
¿PERMANENTE, CONTEXTUAL O AMBOS?

DE LO QUE NO SE PUEDE “PASAR*”

Pensando sobre algo que “podría” ser una contradicción permanente en, al menos, la mayoría de las 
vidas animales humanas como es la determinación “vs.” indeterminación, planteé que en ese juego 
determinismo/indeterminismo,  con  independencia  de  la  conclusión  que  expresé  sobre  ello,  es 
indispensable hablar de un “algo (causa, motivo, razón)” que impide “crecer” a esos animales, lo 
que me condujo a centrarme en la noción de causalidad, planteando al respecto: “en este caso desde 
la  investigación  puesta  en  marcha  por  D.  Hume  más  allá  de  lo  hablado  en  su  momento  por 
Aristóteles18 sobre explicación, causa y causación.”1.
No tomar en consideración lo planteado por Aristóteles obedeció al acotamiento del tema en los 
márgenes de la actualidad, además de, por supuesto que para mí, por cuestiones laborales al oír 
decir: voy a hablar de la causalidad de Aristóteles, junto a las cuestiones teóricas implícitas en tal 
idea-expresión, pues al escuchar esta intención no dejaba de preguntarme ¿de qué va a hablar?, y no 
por dudar de la claridad que sobre el tema tuviese/n la/s persona/s que hacía/n tal aserto sino por 
estar en mí la duda sobre si Aristóteles en algún momento y lugar trató sobre causalidad o, en el  
mejor de los casos, asumió cierto principio de determinación, y en cuanto que principio falto de 
justificación más allá de la observación ordinario-inmediata, para lo que se sirvió del concepto,  
quizá no menos ambiguo, causa. 
Si esto es así, cuando planteo mis dudas estas surgen de entender causalidad como una relación 
entre lo que quepa significar como causa y lo que lo sea como efecto, siendo por ello que parece 
una exigencia que exista  interdefinición entre causa y efecto lo que a su vez requiere no solo 
presentar una serie de “causas” y de “efectos” sino lo más importante: expresar el modo de relación 
dada entre ambas series, y es aquí donde se me antoja que Aristóteles no llega pues si se alega que 
el tratamiento “causal” aristotélico remite a una conjugación de factores causales poco es el avance,  
en tanto que  desde su distinción natural/artificial para lo primero (y principal puesto que de ello 
surge lo segundo) todo factor es interno de manera que es imposible entender causalidad como esa 
relación  causa-efecto (en  esta  primera  consideración  amplia  no  pienso  en  el  tema  de  la 
simultaneidad causal) y de este modo es que cobre peso mi idea subyacente en lo arriba expuesto de 
que Aristóteles utiliza el término, tal vez concepto, causa no para hablar de relaciones entre causas y 
efectos sino, como luego se presentará, para tratar de elaborar una teoría, podría ser un esquema 
general,  sobre  una  explicación  adecuada  de  la  “realidad”  que  se  aleje  de  las  interpretaciones  
mitológicas.

LA IMPORTANCIA DE LOS CONTEXTOS

Con la finalidad de ahondar en esta sugerencia, bastante expandida desde la última parte del siglo  
XX  de  la  E.C.  (Época  Contemporánea)  después  del  posicionamiento  de  las  mecánicas  no-
newtonianas,  sobre  el  sentido  del  uso  de  causa  en  la  obra  aristotélica,  tomo  como  referencia 
principal  el  artículo,  ya  clásico  (de  este  adjetivo  diré  algo  después)  también,  de  Julius  M.  E. 
Moravcsik  “Aristotle  on Adequate  Explanations”  que comienza diciendo “There  is  a  theory in 
Aristotle that is popularly known as the doctrine of four causes. This paper is meant as a modest  
beginning toward showing that  the theory in  question should not  be construed in  this  manner. 
Properly understood it  is  the Stagiritie’s  account  of  what  constitutes  an adequate  explanation.” 
(Existe una teoría de Aristóteles que se conoce popularmente como la doctrina de las cuatro causas. 
Este artículo pretende ser un modesto comienzo para mostrar que la teoría en cuestión no debe  
interpretarse de esta manera. Bien entendido, el relato del Estagirita versa sobre lo que constituye 
una explicación adecuada)2. 



Continúa planteando que ese límite que se propone en el artículo hace que su análisis sobre la labor 
de Aristóteles  a  este  respecto se  circunscriba al  Libro II  de la  Física  del  fundador del  Liceo3, 
complementando esta acotación de “modesto comienzo” con el argumento de que en esa parte del 
tratamiento aristotélico no encuentra nada contrario a su idea de que Aristóteles busca  más  una 
forma adecuada de explicación que una teoría sobre las causas (aitia).
Leyendo este escrito de Moravcsik me parece captar mejor ese intento por mostrar que el trasfondo 
del análisis del Griego se centra en mayor medida en el tema de la explicación que en el estudio de 
las  posibles  causas,  aunque  “estas”  sean  indispensables  para  la  explicación  física,  es  decir  la 
explicación de esa parte de la “ciencia” de los entes que contienen en sí mismos el principio del 
movimiento según la conceptualización de Aristóteles.
Entre las coincidencias con el estudio de Moravcsik en la interpretación que hago de este su trabajo 
presente,  la lectura la baso en cuando, por ejemplo, trata de mostrar (Moravcsik, 1974, p.2) lo 
inadecuado de las críticas a Aristóteles por confundir explicaciones causales y no causales, que lo 
hace  presentando  la  explicación  de  la  causalidad  (causality)  como  problema  filosófico  por 
excelencia, pero no obstante podría centrarse desde ya, (aunque su intención pretenda ser modesta) 
en marcar las diferencias del contexto histórico sobre la noción de causalidad o causación, si bien es 
cierto  que  al  menos  indirectamente  algo  insinúa  al  decir  sobre  la  relevancia  para  un  lector 
contemporáneo de un tema sobre la explicación adecuada4. 
Reafirmando ese su propósito de comenzar una nueva línea para leer la Física de Aristóteles, donde 
pensar en explicación es hacerlo también en causa, el término griego a utilizar es el de aitia/aition, 
lo que exige un especial cuidado (se verá por qué) y de ahí la afirmación inicial de Moravcsik de 
que no hay nada concreto que se muestre contrario a lo que él propone, y también su llamada de 
atención a lo largo del artículo sobre que no está del todo claro que Aristóteles se refiera a causa/s y 
no a explicación (explanation), por esto parece pertinente presentar ya algunos de los finales del 
análisis de Moravcsik  “The difficulty of arriving at a clear interpretation of Aristotle’s view a of  
this  type of aitia is a reflexion of the difficulty of giving a clear  account of what was Aristotle’s  
semantics for indefinite noun frases. What would be the exact Aristotelian’s relation between the 
denotation  range  of  “a  sculptor”  and  “Polyclitus”?”  (Llegar  a  una  interpretación  clara  de  las 
opiniones de Aristóteles sobre este tipo de aitia es un reflejo de la dificultad de dar una explicación 
nítida de cuál era la semántica de Aristóteles para los sintagmas nominales indefinidos. ¿Cuál sería 
la  relación  aristotélica  exacta  entre  el  rango  de  denotación  de  "un  escultor"  y  "Policleto"?) 
(Moravcsik,1974, p. 14).   
Tomo este ejemplo de la dificultad presentada por Moravcsik para volver a referirme al posible 
esquema general de explicación en el trabajo de Aristóteles, pues aceptar el sintagma “un escultor  
esculpe” no implica a Policleto esculpiendo (se dirá algo de la silogística aristotélica), y así como 
Julius Moravcsik habló de un modesto comienzo cincuenta años después sigue estando presente, 
como no podía ser de otro modo siendo filosófico, ese “doble” problema genuino de la explicación 
y explicar la causalidad.
Según lo indicado por él, desde la primera página del artículo en cuestión ( Moravcsik, 1974), para  
comprender la teoría aristotélica de la aitia  hay que ver el problema cuya solución intenta abordar 
dicha teoría. Para esto indica Julius que la pista se encuentra en el capítulo 7 del libro II de la 
Física5 al escribir Aristóteles que las causas existen porque así lo indican los modos de entender el 
<<por  qué  >> de  las  cosas,  ejemplificando  que  en  matemática  una  definición  puede  ser  una 
explicación, o bien una intención puede ser la explicación  de una acción volitiva6.
Con esto sí que se aprecian dos cosas: la primera, ya referida, que la causa se hace “depender” de la 
explicación y, la otra, que hay distintos modos de explicación. Tal como lo redacta el del Liceo 
parecería legítimo reducir  todos los tipos posibles a explicaciones causales (y la causa sería la  
definición o la intención), pero no es tan sencillo, de ahí que luego se vea algo de cómo Aristóteles 
tiene que “jugar” con “la causa”,  por ello que acertadamente,  y en conjunción con la  segunda 
cuestión resaltada, interprete Moravcsik que hay distintos modos de responder al por qué (explicar) 
atendiendo algunos a factores causales y otros no7,  pero aquellos que sí lo fueran exigirían, sin 
anticipar el resultado al que se pueda llegar, un tratamiento exhaustivo sobre causalidad aunque, en 



cualquier caso, parece imposible escapar a los problemas encontrados por Aristóteles, y otros antes  
que él, pues esa explicación psicológica sigue apareciendo como una dificultad pese a disponer de  
tecnología que permite detectar problemas y “resolverlos”, es decir: en el fondo el problema es el de 
explicar la “propia causalidad”, pues se pueden tener “explicaciones” con finalidades, definiciones, 
razonamientos… pero lo de causa aquí es lo que realmente le generó problemas, en este caso, a 
Aristóteles pues aunque concluyó el capítulo 7 la Física8  concretando “sus” cuatro causas “básicas” 
lo hace mostrando dos cuestiones primordiales, a saber: 1) Parece que da pie a la noción clásica de 
causalidad cuando escribe “Las causas de la generación se suelen investigar preguntando: ¿qué se 
origina de qué?, ¿cuál es primariamente el agente o el paciente?, y así sucesivamente.” 9 con la que 
no parece muy satisfecho pues, continúa: 2) “Pero los principios que mueven físicamente son dos73. 
Y uno no es físico, pues no tiene en sí el principio del movimiento; tal es lo que mueve sin ser  
movido, como en el caso de lo que es totalmente inmóvil y lo primero de todas las cosas, lo cual es  
también la esencia y la forma, pues es el fin y el para qué.”.
Este fragmento es la expresión del problema para una posible teoría de la causalidad en Aristóteles 
ya que parte asumiendo aquel principio de causalidad que, como comentó D. Hume en la sección III 
de la parte III del Libro I de su Tratado sobre la naturaleza humana...10, sin ninguna justificación 
admite que todo lo que comienza a existir obedece a una causa. 
Aquí sí cabe ya pensar en contextos históricos distintos pues podría imaginarse11 que Aristóteles al 
referir a la causa última toma cuenta de que, aún en el plano de la explicación que le ocupa, una  
explicación física es difícil aceptarse desde un origen no físico y fruto de ello parece que es su 
recurso a la distinción per-se/per-accidens  aplicada a las causas12. 
Con esto pretende salvar la “ciencia” de lo que tiene en sí mismo el principio del movimiento (la  
Física) frente a los razonamientos lógicos de Parménides y de Zenón, sobre todo de este último por 
las consecuencias a que llega su análisis del tiempo y el espacio, sobre todo el segundo. Luego se  
verá (ya lo anticipé pero por “otro” -problema-) cómo Aristóteles, en Analíticos, entiende y usa la 
lógica para estos menesteres de la explicación recurriendo a la noción aitia, y de momento lo que sí 
me parece claro es la importancia de los contextos históricos pues tras su oposición a lo hecho por 
Zenón el Eleata lo que subyace es que en una especie de reducción al absurdo, lo que se entiende 
como aceptable en esos orígenes del pensamiento filosófico13, frente a lo caótico que debería ser el 
“mundo volitivo de los dioses” no se “observaba” tanto desorden, de manera que frente a lo anterior 
comienza a imponerse el Logos (la inconsistencia de lo mítico y el mundo, o excluye lo mítico o la  
“solución” es la epicúrea de la no injerencia  en lo mundano) de forma que la justificación de El  
SER ES Y EL NO SER NO ES (su “equivalente” heraclídeo sería similar)  la seguimos usando en 
mucha de nuestra cotidianeidad, pero la grandeza de la no cotidianeidad, de lo específico, de lo 
“preciso”, de la ciencia es el cuestionarse a sí misma pues dado que es el resultado de un quehacer  
humano,  es  el  modo  en  que  puede  sobrevivir  adaptándose  a  las  modificaciones,  y  estas  (las  
modificaciones que afectan a lo clásico frente a lo postmoderno) aparecen cuando las paralelas 
pasan de postulado a teorema, pero no hay que confundirse: esto se hace al mostrarse que no hay 
“ente y no ente” en aceptar geometrías no euclídeas frente/junto a la primera, ¡con lo bien que le  
han venido estas  últimas a  los  vuelos  espaciales  y  a  los  ordenadores  cuánticos!,  nos  ponemos 
finalizando el siglo XVIII y comenzando el XIX de E.C., asumiendo incluso las limitaciones del 
propio gato de Schrödinger  pues tal fenómeno depende del tamaño de la caja.
Uno de los aspectos básicos que extraigo de cuando alguien propone la revisión de un clásico es el  
aprendizaje, para  al menos caer en la cuenta de la importancia de ser reflexivo sobre el lenguaje  
utilizado en cada momento que,  por ejemplo,  se va por la calle y se oye a alguien pedir  a su 
acompañante “explícame eso” y se piensa: esa persona es como Aristóteles, quiere explicaciones de 
todo; o cuando se acude al servicio educativo o de salud y al salir del primero se cae en la calle y se  
piensa: eso fue por la inercia, así aparece  en la primera ley de Newton. Al hacerse daño es que se 
dirige al segundo de los servicios y se sale convencido de que la causa del mal sufrido ha sido un 
despiste, pues el profesional que allí estaba  no revisó la presión arterial, ni el estado de la visión,  
ni…  



Otro enriquecimiento junto con el anterior es captar como antiguos temas siguen vigentes y ello 
puede ser indicativo (recuérdense la palabras de Hume antes citadas al respecto) de que a lo mejor 
se está ante un pseudoproblema generado por una propuesta no justificada. En este caso me refiero 
a las nociones de causa y la correspondiente de causalidad, de manera que si Aristóteles en su 
momento tuvo dificultades con ellas (aunque solo fuese en la medida de su indispensabilidad para 
desarrollar la idea de explicación por él al menos pergeñada) no está del todo claro que hayan 
podido superarse.

FILOSOFÍA ? CIENCIA (“aplicada”)

El pasado año 2022, en el  Online Journal of Public Health Informatics,  Vol.  14 No. 1 (2022) 
(D.O.I.:https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577),  se  publicó  el  artículo  titulado  “The 
Representation of Causality and Causation with Ontologies: A Systematic Literature Review” que 
trata sobre la revisión de la literatura existente, desde comienzos de la década de los años 70 del 
pasado  siglo,  referida  a  las  nociones  de  causa  y  causalidad  intentando  buscar  propuestas 
homogéneas  respecto  al  tema  y  que  en  ese  sentido  fuesen  clarificadoras,  anticipando  que  tal  
búsqueda fue infructuosa. 
Comienza  esta  investigación  distinguiendo  entre  causalidad  y  causación14 de  manera  que  se 
entiende  por  causalidad  (Causality) el  concepto  general  que  hace  referencia  a  las  relaciones 
(relación causal de “conexión necesaria”) entre entidades de modo que siendo causa y efecto dos de 
éstas al establecerse dicha relación la causa está implicada en la aparición de efecto.
La amplitud de esta caracterización muestra la complejidad que supone hablar de causalidad pues,  
de acuerdo con ella, se puede considerar el circuito eléctrico  y la casa  (ejemplo estándar que 
condujo a J.L. Mackie a introducir la distinción entre causas y condiciones)15  como entidades y, si 
parece más adecuado, el cortocircuito y la casa. Pero ya tampoco es la casa sino el cortocircuito y 
los muebles de la casa, que si se sigue también desaparecen estos últimos y, en el mejor de los 
casos, lo que resta es un proceso de combustión, algo que está ocurriendo: un hecho. Sin darme 
cuenta he pasado de entidades, con una pretendida relación, a unos procesos y unos hechos pues 
¿porqué el circuito eléctrico se ha roto -cortado-?, hay veces que se ha producido un cortocircuito 
en mi hogar pero no ha sido necesaria la extinción de ningunas llamas, ni en el lugar del corte del  
circuito ni en ningún otro sitio del inmueble. A ver si el concepto de causación (causation) me ayuda 
a salir de esta perplejidad. 
El artículo que tengo delante sigue planteando que causación es el proceso que conecta causas con 
sus efectos siendo causas los eventos antecedentes a los efectos en los procesos causales y efectos el 
resultado de tales  procesos16.  Quería  yo buscar  una ayuda para  entrever  porqué se  produce un 
cortocircuito  (de  momento  transigiría  en  no  distinguir  entre  cuando se  produce  combustión  de 
elementos ajenos al circuito y cuándo no) y lo más que llego a captar es que causalidad apela a  
relaciones entre elementos del proceso que significa causación, es decir: que causalidad es algo 
genérico mientras que causación es un proceso concreto en cuanto que hay un resultado para poder 
hablar de proceso (parece que a continuación procedería la causalidad para intentar dar cuenta de 
ese proceso y ya se vería qué ocurre), algo similar a cuando planteamos el concepto relacional 
paternidad a partir del cual concluimos que si Vellido Dolfos fue hijo de Dolfos Vellido entonces 
este último guardaba una relación de paternidad con Vellido Dolfos.  
Se  verá  qué  decir  de  esta  distinción  respecto  a  Aristóteles  pero  para  mi  asombre  respecto  al 
cortocircuito  eléctrico  poco ha  supuesto  esta  matización,   pues  me consta  que  esa  ruptura  del 
circuito es un hecho, pero esto es contrafáctico pues, por ejemplo, aparentemente puedo captar un 
medio que conecta dos “puntos” pero si tal conexión existe (sea eléctrica en este caso) para poder 
hablar de cortocircuito no puede darse ningún circuito (conexión), ¿y ahora qué hago?17, pues un no 
circuito no es ninguna conexión-relación (no se haga trampa: la suspensión de emisión eléctrica 
para realizar tareas de mantenimiento no es un cortocircuito,  pues el circuito eléctrico no es el 
“hardware”  sino el “software”); ¿Son el cortocircuito y el incendio del mobiliario dos procesos 
distintos?. Solo con esto tengo que cabe, podría decirse incluso que es muy conveniente, puntualizar 

https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719


entre causalidad y causación pero ante la sospecha de llegar a un mismo “callejón sin salida” parece  
adecuado seguir el desarrollo de la distinción en la línea abordada desde el uso biomédico.
La utilidad que pueda tener el posible conocimiento de la causalidad, si bien ha sido uno de los 
aspectos más demandados por la ciencia de todos los tiempos, es decir: desde que el conocimiento 
elaborado  ha  dejado  de  ser  un  objeto  contemplativo,  es  que  tal  conocimiento  permita  hacer  
inferencias (causales) y esta exigencia, si cabe, ha sido más urgente en el campo de la medicina y 
con mayor  especificidad en la  parcela  de  la  biomedicina,  pero esto  depende de  la  validez  del  
conocimiento  de  la  naturaleza  de  los  pretendidos  fenómenos  causales,  de  ahí  que  la  tarea 
emprendida en esta investigación desde este “rincón” de la ciencia se focalice en la naturaleza y no 
en la inferencia causales. 
Para este trabajo de revisión de la literatura sobre causalidad, entre los criterios de inclusión uno de 
ellos ha sido el de excluir trabajos sobre causalidad con ontología (representación) de fuera del 
ámbito biomédico18.  
Dentro de este último la situación de partida que justifica la investigación es que los epidemiólogos 
no comparten la misma noción de causa pero hay más: muchos estudios causales en el “paradigma” 
de las ciencias de la salud han hechos sinónimos los términos causalidad, causación y causa-efecto,  
ello por prescindir de una caracterización de la naturaleza causal, definir de modo inconsistente 
estos términos o, peor, prescindir totalmente de definiciones19. 
Dije que ocuparse por la inferencia causal requiere del conocimiento de la naturaleza causal, que 
por ello la biomedicina se centra en un primer momento en intentar clarificar la naturaleza causal 
pero no es menos cierto que, como parte integrante de la ciencia, el uso del método científico exige  
la contrastación experimental y la experimentación descansa sobre la inferencia causal, por lo que la 
situación se complica un poco más y es así que la biomedicina en un intento por traer algo de luz a  
esta escena se une a la ciencia de la información para responder a dos cuestiones: 1) ¿Cómo se 
conceptualizan (definen, describen y representan) la causalidad y la causación en las publicaciones 
de ciencias de la salud que utilizan la ontología como herramienta de representación? 2) ¿Existen 
marcos bien desarrollados que podrían usarse para construir una ontología de la causalidad? 
Aquí la noción clave para esta tarea es la de ontología. Tan clave que todo el pensamiento filosófico  
(no solo el del lado de acá del mundo sino que, si se hace caso a Aristóteles cuando escribe en 
Metafísica:  “Por eso también el que ama los mitos es en cierto modo filósofo; pues el mito se 
compone  de  elementos  maravillosos”20),  toda  forma  de  pensamiento  “último”  ha  tratado  de 
justificar  la  existencia  de  correlaciones  entre  nuestra  interpretación  de  una  hipotética  realidad 
extramental y los elementos y relaciones que entre ellos se dan, siendo plurales los elementos- 
entidades si se tienen que establecer relaciones ontológicas entre ellos.
Es  aquí  donde  la  ciencia  de  la  información,  incluida  la  computación,  le  tiende  la  mano  a  la 
biomédica importando la noción de ontología desde la filosofía, pero en ese trasvase se pasa de la 
búsqueda  de  entidades  extramentales  a  entidades  semánticas  (significados)  y  no  obstante,  ello,  
permite una conexión más precisa con buena parte de la filosofía del siglo XX de la E.C., aquella 
vinculada al lenguaje, la lógica y la ciencia. En cualquier caso este cambio es acorde con el criterio  
de inclusión en la investigación solo de trabajos sobre las causas en el ámbito biomédico y también 
con la situación de partida de la falta de precisión y acuerdo en cuanto al uso de los conceptos clave 
por la comunidad biomédica, todo esto recogido en las dos cuestiones que perfilan la investigación 
que se considera. Si este cambio es útil  para la consecución de los objetivos que persiguen las  
ciencias de la salud ello supondría un gran logro, primero para esa parte de la ciencia pero, además,  
sería de gran utilidad para los estudios generales sobres las causas y con ello también para ese 
problema que siempre ha caracterizado a la Filosofía como es el ontológico21, el caso es que con 
este vuelco la ontología con la que se pretende representar causalidad y causación aparece como 
una semántica formal de modo que “the term has been adopted as the name for formal systems that 
provide definitions of entities in a given domain and allow informaticians to represent data and their 
interrelations semantically. In this way, ontologies can be used by computing algorithms to facilitate 
searching, querying, and/or reasoning about the data [5].Ontologies describe reality using logical 
expression as well  as  plain English without  the need to rely on human interpretations that  are 



oftentimes  very  ambiguous.  These  descriptions  allow  information  sharing  between  computer 
systems as well as humans to better understand the intended meaning of classes and properties 
within the framework, thus enabling knowledge reusability, integrability, and interoperability [6]. 
(el término se ha adoptado como el nombre de los sistemas formales que proporcionan definiciones 
de entidades en un dominio determinado y permiten a los informáticos representar semánticamente 
los datos y sus interrelaciones. De esta manera, las ontologías pueden ser utilizadas por algoritmos 
informáticos para facilitar la búsqueda, consulta y/o razonamiento sobre los datos.  Las ontologías 
describen la  realidad utilizando expresiones  lógicas  y  un lenguaje  sencillo  sin  la  necesidad de  
depender  de  interpretaciones  humanas  que  a  menudo  son  muy  ambiguas.  Estas  descripciones 
permiten el intercambio de información entre sistemas informáticos y humanos para comprender 
mejor  el  significado  previsto  de  las  clases  y  propiedades  dentro  del  marco,  lo  que  permite  la 
reutilización, integrabilidad e interoperabilidad del conocimiento).22

Dicho lo anterior respecto a la posible, deseada, utilidad de la investigación sobre la naturaleza 
causal para los logros biomédicos, el modo de desarrollo ideado desde la reconsideración de la  
ontología por parte de la biomedicina de la mano de la ciencia de la información, lejos de ser 
novedoso  es,  como  insinué  líneas  atrás  y  con  todas  las  cautelas  que  se  puedan  adoptar  y  
considerando el distinto referente temporal, grosso modo, volver al atomismo lógico, en cuanto a 
entender  que  la  ciencia  biomédica  pretende  ocuparse  de  “hechos”  referidos  por  una  estructura 
sintáctica a partir de la cual se genera una dimensión semántica con el objetivo de hacer fluir la  
información precisa -en este caso sobre causalidad-23, sin considerar en su justa medida, y por el 
afán  -aunque  no  despreciable-  de  centrarse  en  el  mundo  de  la  biología  médica,  las  críticas 
contenidas  en  las Investigaciones  filosóficas de  L.  Wittgenstein24 a  tal  concepción  filosófica, 
consistiendo, básicamente, estas alegaciones al atomismo en que el lenguaje  no puede reflejar la  
estructura del “mundo”. Para sostener esta conclusión señalo solo las observaciones 103, 104, 114 y 
116 de las Investigaciones filosóficas. 
Como en cualquier caso la pretensión del estudio es mostrar claves necesarias para avanzar en la  
determinación  de  la  adecuación  o  no  del  pensamiento  causal  a  la  labor  científica  (los 
epidemiólogos, por ejemplo, buscan microorganismos y mejunjes -como refiere Antonio Damasio a 
los  virus-  y  no  términos  lingüísticos  o  conceptos)  en  general  y  biomédica  en  particular,  la  
componente  pragmática  de  la  ciencia  permite,  con  la  experimentación  por  medio  aunque  esta 
dependa de la inferencia causal -la salva el resultado pues la posible invalidez hay que buscarla en 
la inferencia y no en los “hechos”, los cuales pueden servir para elaborar una nueva hipótesis de 
investigación-, junto a Investigaciones filosóficas “puentear” el positivismo lógico o, “lo que es lo 
mismo”,  el  fracaso  del  verificacionismo  para  llegar,  a  través  de  la  naturalización  de  la 
epistemología,  al  pragmatismo que refleja   “Although,  causal  relationship between exposure to 
radiation and breast  cancer is  firmly established, not every person with breast  cancer has been 
exposed to radiation. Therefore, building an ontology-based application, such as a clinical decision 
support system (CDSS) based on this expression, might exclude the diagnosis of breast cancer if the 
patient hadn't been exposed to radiation. A mismatch between the intended meaning and the formal  
model would lead to an unreliable automated reasoner.” 
(Aunque la relación causal entre la exposición a la radiación y el cáncer de mama está firmemente 
establecida, no todas las personas con cáncer de mama han estado expuestas a la radiación. Por lo  
tanto, crear una aplicación basada en ontología, como un sistema de apoyo a la decisión clínica 
(CDSS) basado en esta expresión, podría excluir el diagnóstico de cáncer de mama si la paciente no  
hubiera estado expuesta a la radiación. Una discrepancia entre el significado pretendido y el modelo 
formal daría lugar a un razonador automatizado poco fiable.)25.
Esta “conclusión” es otra forma de presentar la cuestión global, con la importancia extrema que 
tiene  en  el  mundo  de  las  ciencias  de  la  salud,  partiendo  de  la  necesidad  de  disponer  de  un 
conocimiento  preciso  sobre  la  naturaleza  de  lo  causal  para  concluir  con  la  imposibilidad  de 
aplicaciones válidas desde este conocimiento, pero por lo inmediatamente dicho la inferencia causal 
conduce a las experimentaciones posibles que justifiquen la decisión clínica. Todo esto sintetizado 
en  que  “los  actuales  lenguajes  ontológicos  no  dan  cabida  a  la  noción  de  probabilidad  en  sus 



modelos” pues los elementos de estas estructuras semánticas (enunciados) son binarios (0,1), y los 
modelos que tratan de superar esta limitación, cuando menos, se encuentran con el problema de la  
medición cuántica (la sombra que se escapa). Adviértase que aquí se habla solo de modelos causales 
probabilísticos, así que en este nivel no conviene, de momento, hablar de “naturaleza probabilística 
de la causalidad” pero sí retomar la nota 23 para incidir en que este estudio biomédico muestra las 
complejidades que al tratar del lenguaje ha encontrado la filosofía analítica en general y en este caso 
el “segundo Wittgenstein” en particular al señalar que la complejidad del lenguaje requiere ir más 
allá  del  nivel  semántico   y  así  retomo  parte  de  la  también  nota  18  para  señalar  que  muy  
probablemente (entiéndase este término desde cierto aire de familia con posiblemente, a lo mejor,  
…)  aunque  Wittgenstein,  mejor:  su  obra,  no  hubiese  existido  los  tres  autores  de  “The 
Representation  of  Causality  and  Causation  with  Ontologies:  A Systematic  Literature  Review” 
habrían llegado a las mismas  conclusiones que han planteado pero han comenzado con las mismas 
cuestiones que Wittgenstein ¿el significado cómo lo refiero?, a su vez nadie resultaría extrañado de 
que  estar  vivo  refleja  el  valor  de  esta  circunstancia  tal  que  en  aras  de  mejores  aplicaciones 
biomédicas no se desista de intentar-querer ir más allá de las representaciones de la causalidad-
causación actuales, dicho en palabras de Hume (nota 10): “Es una máxima general en filosofía que 
todo lo que empieza a existir debe tener una causa de su existencia … Pero si examinamos esta 
máxima según la idea de conocimiento antes explicada, descubriremos que no hay rastro alguno de 
una tal certeza intuitiva; por el contrario, hallaremos que su naturaleza es por completo extraña a 
ese tipo de convicción.”26

Tráiganse  también aquí las palabras arriba expuestas por Moravcsik sobre la posible semántica 
aristotélica respecto a los sintagmas nominales indefinidos y que en este momento llevan a repensar  
sobre  “lo”  causal   de  manera  que  si  bien  una  de  las  expectativas  de  “The  Representation  of 
Causality and Causation with…” pasaban por poder indicar, para investigaciones causales futuras, 
las  condiciones  a  satisfacer  para  construir  lenguajes  ontológicos  operativos,  y  observando  las 
conclusiones presentadas  en la tabla 4 del estudio (p. 21) se capta que, como indicó Hume, no se 
está dispuesto  a abandonar la idea de “causalidad” siendo esto algo significativo con la quizá 
imposible representación de “la” causalidad probabilística.
En este escenario es que cobra sentido el contexto cultural aristotélico (arranco de la nota 4) para 
aceptar la interpretación de Moravcsik de entender el pensamiento de Aristóteles sobre las causas 
(aitia)  pues,  en  Moravcsik  “2000”  (posición  477-479)27,  quince  años  después,  “blinda”  el 
pensamiento  Aristotélico  con  la  coraza  del  “realismo”  tal  que  carece  de  sentido  plantear  una 
diferencia entre las “cosas” y las “manifestaciones” de estas y también lo aparta de las críticas de 
Hume a los poderes causales ocultos o potencialidades, tendiendo así a apoyar su interpretación de 
la importancia de la explicación desde la inteligibilidad de la “Realidad”. 
Hecho así, bastante que se antoja imposible atribuir una preocupación profunda de Aristóteles por la 
causalidad quedando expedito, a la vez que necesario, el campo de la explicación adecuada y siendo 
aquí que toma relevancia el artículo de J. Moravcsik 1974, pues si de manera explícita no se había 
puesto el acento en el estudio preciso de “la” causalidad en Aristóteles, con el paréntesis de lo hecho 
por Hume en su momento pero que se centró en mostrar la inadecuación de los presupuestos del  
Griego,   ahora  sí  que  no  parece  que  lo  del  maestro  de  Alejandro  Magno  en  el  campo  de  la 
causalidad tuviese mucho más recorrido. 
Retomo lo indicado en la nota 2, y en el párrafo a que ella se refiere, para tomar conciencia de que 
el artículo de Moravcsik 1974 surge en un entorno en el que aún se está polemizando sobre los  
matices respecto a la explicación, desde el modelo Nomológico-Deductivo y la propuesta de la 
explicación como inferencia estadística, presentados por Hempel28, expresión ello de la “puesta en 
tela de juicio” de la Concepción Heredada en general y en este caso con el tema de la explicación  
científica  en  particular  (inconmensurabilidad  de  teorías,  toma en  consideración  del  anarquismo 
metodológico ...) propiciándose otra discusión sobre la posibilidad o no de encontrar en Aristóteles 
una teoría sobre la explicación adecuada.
Dicho de otra manera: con, de momento, independencia de la consideración de la causalidad en 
Aristóteles, en 1967 aparece publicado en  The Journal of Philosophy  el artículo de B.A. Brody 



“Natural Kinds and Real Essences”29 donde comienza planteando cuestiones básicas para el estudio 
de una posible teoría de la explicación en Aristóteles, explicación de la Physis, siendo que se fija en 
lo  dicho por  el  Estagirita  respecto al  cambio en general  que le  obliga a  analizar  la  noción de 
sustancia,  y  el  recurso  de  Brody  es  buscar  algún  paralelismo “actual”  referente  a  ese  término 
fijándose en los principios del  idealismo trascendental  para concluir  que en ambos autores hay 
afinidad, desde la diferencia, en cuanto a ver la sustancia como sujeto de predicación.
Dicho así, se está gestando un nuevo intento de analizar la teoría de la explicación en Aristóteles y  
muy pocos años después se presenta ese hacer incidencia en analizar “lo asumido” sobre causalidad  
en el mismo autor pero junto a esto también es llamativo, como dije antes, que el  Moravcsik que  
profundiza en la explicación aristotélica intente alejar a este, mediante el “realismo” de la distinción 
kantiana.  Por  ello  desde  este  mismo  momento,  con  posterioridad  se  detallará,  hay  que  ser 
exquisitamente cuidadoso en el uso de los términos lingüísticos, lo que es importante para “opinar” 
si lo que va presentando Moravcsik sobre la traducción-interpretación, o uso, del término aitia es 
aceptable o no. 
Puntualizo: recordando lo dicho sobre el Moravcsik que abordará la pertinencia o no de una teoría  
explicativa de Aristóteles, el intento de Brody en este momento vale como arranque a lo que el  
mismo Julius llamaba en su artículo del 74 novedoso sobre la interpretación de “lo causal”, pero de 
momento está  Baruch reinterpretando en pensamiento aristotélico sobre la  explicación desde la 
crítica al tratamiento de la explicación dado por Hempel hasta ese momento, más en concreto al  
“Hempel del 65”.
Inicia Brody su artículo “Towards an Aristotelian Theory of Scientific Explanation”30  indicando 
que va a tratar sobre ciertas objeciones al modelo de explicación científica de Cobertura Legal,  
yendo  más  allá  al  plantear  que  en  la  tarea  de  Aristóteles  sobre  explicación  se  encuentran  ya 
presentes  estos  inconvenientes  pero,  que a  su vez,  se  muestran ya las  soluciones aunque estas 
requieren de las nociones de causalidad no humeana y de propiedades esenciales (el resaltado es 
mío).   
Paro su exposición para matizar que aunque parezca que apela a la causalidad para presentarla 
como factor clave en la teoría de la explicación adecuada en Aristóteles,  el  hecho de adjetivar  
(predicar)  la  causalidad indica,  cuando menos,  que no se  trata  de  las  mismas deficiencias  que 
podrían darse en el  modelo de cobertura legal,  pues la propia inferencia estadística en algunas 
formas recurre a la cobertura legal. En este sentido el pensamiento de Aristóteles no es el mismo 
que  el  que  surge  con  la  postmodernidad  humeana  (los  dos  principios  indispensables  e 
irreconciliables), por ello el recurrir al esencialismo y, en esa línea, al realismo de entrecomillado  
que propondrá Moravcsik, pero el carácter estadístico que, en el mejor de los casos, pueda tener la 
explicación de un fenómeno no tiene por qué ser una accidentalidad respecto a ninguna sustancia. 
En esa primera interpretación del asunto que le (Brody) ocupa manifiesta que es consciente de las 
objeciones que se esgrimen, tanto desde la epistemología como desde la metodología científica, al 
recurrir a esas nociones de causas y esencias pero que ello se debe  a una mala interpretación de  
dichos términos.
El  eje  vertebrador de la  disputa que se genera desde el  intento de mostrar  ese error en el  uso 
terminológico  será  el  de  la  fundamentación  de  esos  principios  (causas  y  esencias)  pero,  en  la 
segunda parte de esa década (70), surgirá algún intento de clarificar que incluso aún careciendo de  
fundamento,  asumir  esa  causa  y  esencias  no  permiten  construir  una  teoría  adecuada  de  la 
explicación, y en este caso puesta en el trabajo de Aristóteles.
Retomo el trabajo concreto de Brody expuesto en este artículo, que pasa por encontrar los posibles 
fallos de la propuesta de explicación de Hempel hasta esos momentos, aunque como dije, desde su 
ensayo del 67,  Baruch muestra su insatisfacción con la propuesta de explicación estadística que 
comienza cuando en el 62, páginas 18-24 de su “Explanation in Science and History”, Hempel 
analiza-compara la explicación nomológico-deductiva  y la probabilística pero sobre todo cuando en 
Hempel 65 (p.p. 381-383) muestra que en la explicación individual inductivo-estadística se produce 
una ambigüedad en la medida en que, de momento lo digo de un modo simple y genérico (inexacto) 
de  un mismo antecedente se concluyen dos consecuentes contradictorios y, reclama Brody, ello 



exige un criterio para decidir cuál de las dos explicaciones es la adecuada y aquí el término (lo usa 
Brody) adecuada da mucho de sí, como diría Zubiri de la Realidad. 
Plantea este problema (Brody, 1972, p.113) presentando el caso de combinaciones químicas como si 
una primera explicación fuese una descripción de la proporción en que se unen algunos elementos, 
para concluir con con un enunciado respecto al modo de combinación de dos de los tres elementos  
que aparecen en el explanans. Así muestra un esquema nomológico-deductivo (de cobertura legal) 
que cumple con los requisitos propuestos por Hempel (adecuación lógica y empírica) pero que 
Baruch entiende como no explicativo: meramente descriptivo por lo que para explicar recurre al uso 
de las teorías químicas de la estructura atómica de los elementos y la de la unión química (siguiendo 
las directrices aristotélicas para conocer) intentando dar cuenta de porqué las proporciones en la 
combinación son las que se miden (adecuación empírica). Aún así rechaza (p. 114) este modelo de 
cobertura legal al encontrar que si el segundo intento (uso de dos teorías) es mejor que el primero 
(descripción) nunca habrá una explicación de por qué esa estructura o, en su caso porqué “eso” que 
hace que esa estructura que… (ojo aquí con la causalidad). Lo que, al menos para mí, es llamativo  
es que este primer problema que él (impulsor del esencialismo) refiere del modelo de cobertura, “es  
decir  del  modelo  de  cobertura  de  Hempel”,  sea  debido  a  que  parte  de  algunas  cuestiones 
misteriosas. Entiendo que queda más neutral su valoración si la limita, como hace a continuación en 
la misma página, al interrogante “Or to put the question another way, why should laws that explain 
more explain better?” (O, para decirlo de otra manera, ¿por qué las leyes que explican más deberían 
explicar mejor?). Más no es un operador, es un comparativo al igual que ocurre con mejor y si la  
propuesta de Hempel no explicita un criterio para decidir cuál es la explicación adecuada, sí que  
asume que la ciencia no funciona (puede funcionar) solo con explicaciones construidas desde la 
cobertura con leyes universales, de ahí la importancia de la inferencia estadística inductiva, por 
problemática  que  sea  que  podría  también  pasar  que  no  es  que  ese  tipo  de  pensamiento  sea 
“problemático”, sino que “es como es”.   
Pese a todo no tiene Hempel ningún problema en afirmar respecto a la argumentación deductiva,  
sea nomológica o estadística, que ese esquema inferencial es relacional queriendo así expresar que 
lo único que indica es que de esas premisas se sigue lógicamente esa conclusión, sea de modo 
necesario o de modo certero31.
Continúa Brody presentando el segundo problema que quiere tratar y es el de cómo explicar eventos 
particulares, para ello presenta los comportamientos derivables de la ley de Avogrado32 y aunque él 
lo denomina un segundo problema en el modelo de cobertura la conclusión a la que llega sugiere  
que es el mismo: los diferentes grados de poder explicativo de las inferencias realizadas33.
Así como Brody planteó que las críticas a su propuesta de explicación desde el esencialismo y la  
causalidad  no  humeana  se  debían  a  una  interpretación  inadecuada  de  esos  términos,  para  el  
problema que él señala aquí a la propuesta hempeliana del modelo de cobertura, bien sea del modo 
nomológico-deductivo bien lo sea con leyes y generalizaciones estadísticas,  ya desde el año 65, 
analizando  la  explicación  inductivo-estadística,  Hempel  plantea  que  en  este  segundo  tipo  de 
explicación la conclusión contiene algún cualificador modal: “Those words clearly must be taken to 
indicate  that  on  the  evidence  provided  by  the  explanans,  or  relative  to  that  evidence,  the  
explanandum is practically certain or very likely” (Esos términos claramente deben interpretarse en 
el  sentido  de  que,  según la  evidencia  proporcionada  por  los  explanans,  o  en  relación  con esa  
evidencia, el explanandum es prácticamente seguro o muy probable)34  y llega aquí desde que en el 
62, habiendo comenzado con Oppenheim en el 48, hablando de explicación en ciencia y en historia 
se fija en la explicación nomológico-deductiva de eventos particulares. Parte tomando como caso 
real la descripción hecha por J. Dewey  en 1910 sobre su observación en la tarea de fregar loza 
(cuánta aportación de la cocina: el baño de María, la tetera de J. Watt, el movimiento browniano, el 
fregalozas manual de Dewey ...)  para concluir que “An explanation of a particular event is often 
conceived as specifying its cause, or causes. ...Accordingly, in the context of explanation, a cause 
must  be allowed to consist  in  a  more or  less  complex set  of  particular  circumstances ...causal 
explanation is deductive-nomological in character. (However, the customary formulations of causal 
and other explanations often do not explicitly specify all the relevant laws and particular facts...)” 



(A menudo se concibe que una explicación de un suceso particular especifica su causa o causas. … 
En consecuencia, en el contexto de la explicación, se puede entender que una causa consiste en un 
conjunto  más  o  menos  complejo  de  circunstancias  particulares  … la  explicación  causal  es  de 
carácter  nomológico-deductivo.  -Sin  embargo,  las  formulaciones  habituales  de  explicaciones 
causales y de otro tipo a menudo no especifican explícitamente todas las leyes relevantes y hechos 
particulares-)35.
Esto le permitió,  en 196536,  abordar el  estudio  de la ambigüedad de la explicación inductivo-
estadística y  el  requerimiento  de  la  máxima  especificidad.  Para  entrar  en  el  fenómeno  de  la 
ambigüedad (hablé en la página 8 de la ambigüedad de modo inexacto) considera la situación de 
Mr. Jones  afectado de modo severo por estreptococos y se sabe que estas infecciones se combaten 
con penicilina, ahora bien: ¿es relevante el hecho de que el infectado sea octogenario? Si lo es ¿cuál  
es la edad de corte  a considerar? ¿Está afectado el  Sr.  Jones por alguna otra “dolencia”? Los 
animales de la misma espacie que el enfermo de Hempel ven su salud alterada periódicamente por 
la acción de virus “respiratorios”, los más comunes gripe y, más “recientemente”, el/los coronavirus 
¿son todas las variedades de estos “mejunjes raros” igual de letales y para todas las especies?… 
Ante estos problemas que se presentan en la ambigüedad de la inducción estadística, con aquello de  
la evidencia disponible, recogida probabilísticamente, habla Hempel de la especificidad máxima 
como criterio  para  decidir  entre  dos  explicaciones  rivales  de  este  tipo,  en  lenguaje  ordinario: 
proceda de donde proceda, la afirmación empírica de que los sujetos afectados por estreptococos 
han  sanado  tras  la  administración  de  penicilina,  la  de  que  como  han  sido  cinco  los  casos 
considerados la probabilidad de resolver ese problema de salud con dicho tratamiento es uno se 
puede,  de  momento,  afirmar  que  las  infecciones  por  esa  bacteria  remiten  con  la  acción  de  la  
penicilina, por todo ello es previsible que Mr. Jones sanará al ser tratado con penicilina.
Jons se somete al tratamiento de la penicilina (antibiótico) y no mejora de su infección bacteriana 
(microorganismos).
¡Caray!, hay un antibiótico que mata microorganismos y que no los mata.
¿Seguro?, sí:   Mr. Jones contagió a Mrs. Jones que fue tratada con penicilina y sigue enferma, 
aunque no es una sorpresa porque había ocurrido lo mismo a Mr. Jones.
Se  sabe  que lo común a las siete personas consideradas es que padecen infección estreptocócica 
pero, y para ser  máximamente específicos, ¿hay alguna diferencia  significativa?  Ahora que lo 
dices las cinco personas que han sanado son cotizantes de la Seguridad Social y los Jones son  
pensionistas jubilados en el Levante Español.
¡Ah!, entonces por eso también dice Hempel “As a consequence, we can significantly speak of true 
D-N and D-S explanations: they are those potential D-N and D-S explanations whose premisses 
(and hence also conclusions) are true, no matter whether this happens to be known or believed, and 
thus no matter whether the premisses are included in K. But this idea has no significant analogue for 
1-S explanation since, as we have seen, the concept of potential  statistical explanation requires 
relativization  with  respect  to  K.”  (Como  consecuencia,  podemos  hablar  significativamente  de 
explicaciones N-D y E(S)-D verdaderas: son aquellas explicaciones potenciales N-D y S-D cuyas 
premisas (y por tanto también conclusiones) son verdaderas, sin importar si esto se sabe o se cree, y  
por lo tanto no importa si las premisas están incluidas en K. Pero esta idea no tiene un análogo 
significativo para  la  explicación E(S)-I  ya  que,  como hemos visto,  el  concepto de  explicación  
estadística potencial requiere relativización con respecto a K. -K es el conjunto de conocimientos 
disponibles y aceptados en el contexto de la explicación (la aclaración en este lugar es mía)-)36.
Cuestionable o no, esta conclusión a la que llega Hempel, y que conoce Brody, echa por tierra esa 
aspiración, la del segundo, a una explicación última como las esbozadas en el momento griego 
clásico, pero sigue adelante intentando mostrar que esa relativización en la explicación, y aquí de 
momento generalizo, es evitable releyendo a Aristóteles, aunque admite la existencia de aspectos en  
la propuesta hempeliana sobre la explicación que deben mantenerse37.
Parece claro que al afirmar Hempel que en la explicación deductiva no se da el fenómeno de la 
ambigüedad, esto es salvable para los modelos N-D, pero esta dificultad que pretende aminorarse 
desde el criterio de la máxima especificidad conlleva el rechazo de la causalidad no humeana para  



sostener la explicación de hechos individuales (evito en término fenómenos en este contexto para no 
generar  mayor  confusión)  pues  el  “motor”  de  ese  “proceso”  de  la  máxima especificidad es  la 
causalidad,  para  los  hechos  así  considerados,  no  humeana  donde  “están  presentes”  causas, 
condiciones (Hempel, Mackie, …), efectos y en esta situación de “presencia” hay que contemplar 
los problemas específicos con causas?efectos.
Por el otro lado evocar la “estrategia” (hartamente conocida) de Brody de si encuentro dificultades 
en fundamentar algo, intento una reducción de la posible alternativa: si el criterio de especificidad  
no  clarifica,  entonces  la  propuesta  aristotélica  actualizada  sobre  explicación  adecuada  es 
satisfactoria, así se fija Baruch en uno de los ejemplos que trata Aristóteles en Analíticos segundos38  

para hablar de la diferencia entre el conocimiento del qué frente al conocimiento del porqué 39.
Aristóteles comienza diciendo, para llegar a esa diferencia40, que se equivocan quienes sostienen 
que los consecuentes lo son recíprocamente, que esto solo es válido en el razonamiento matemático 
al no tomar nada accidental sino definiciones, por ello mantiene que el conocimiento del porqué se  
da desde un razonamiento que atiende a proposiciones inmediatas, léase a la causa primera o, en su 
caso, si atiende al término más conocido invertido41. Sintetizo: las proposiciones inmediatas, causa 
primera, se intuyen (inmediatas) e invertir los términos de comparación del silogismo es adentrarse 
en  el  campo matemático-deductivo42,  por  lo  que  se  lee  de  Aristóteles  “...el  conocer  el que es 
<propio> de los que sienten; en cambio, el conocer el porque es <propio> de los matemáticos:.
Razonamiento del que43:

C: planetas
B: no titilar
A: estar cerca

-1. C → B     (los planetas no titilan) 
-2. B → A     (los cuerpos celestes que no titilan están próximos a la Tierra)
   ˫ C → A     (los planetas están próximos a la Tierra)

De la premisa 2 pide Aristóteles que se acepte por comprobación o por percepción, y llega con este 
proceso a razonar el hecho de que los planetas están cercanos a la Tierra pero ¿por qué?.
Ante esta pregunta me planteo ¿tal cuestión se refiere al hecho por el que tales astros están cerca de 
la Tierra o a la razón que explica porqué no titilan -si alguien quiere introducir aquí la noción de 
“causa última/primera” ninguna objeción-? A ver qué dice:
Razonamiento del porque:

C: planetas
B: estar cerca
A: no titilar

-1.C → B   (los planetas están próximos a la Tierra)   
-2.B → A   (los cuerpos celestes que están próximos a la Tierra no titilan) 
  ˫ C → A   (los planetas no titilan)

La  comparación  de  los  dos  esquemas  deductivos  reflejan  que  se  intercambian  (así  afirma 
Aristóteles,  p.  346,  que cabe demostrar  lo  uno por  lo  otro)  los  términos  mayor  y  menor  y  se 
invierten las proposiciones del medio, presentando así el razonamiento de  porque los planetas no 
titilan en tanto que  se  ha tomado la causa primera  y  habiendo planteado que la  causa viene 
expresada en el  medio,  y si  hay varios el  más próximo a la  conclusión,  de ahí  lo de la  causa 
próxima.
Como se observa en los esquemas, desde la óptica del formalismo bivalente no parece presentarse  
ninguna  objeción,  ahora  se  ha  tomado  la  causa  primera:  para  el  razonamiento  del que pide 
Aristóteles comprobación o percepción del término medio pero sostiene, en 100b 5 (p.p. 438-439) 



de Analíticos segundos, que hemos de conocer por comprobación pues es así como la sensación 
produce lo universal, de manera que si ese proceso de comprobación se muestra como el “momento 
ascendente de la deducción” esa causa primera que se ha tomado requiere mayor clarificación, y lo 
digo “a mi manera”: ¿porqué están los planetas cerca a la Tierra que supone que no titilen?. 
Intentar proyectar alguna luz sobre esto pasa por leer en Analíticos segundos 94a 20- 94b 35 (p.p. 
412-415) que el término medio demuestra la causa del menor. 
Para ilustrar esto comienza Aristóteles refiriendo como responder al por qué  es recto el ángulo 
inscrito en un semicírculo:

A: Recto
B: Mitad de dos rectos
C: Ángulo inscrito en un semicírculo

-1. C → A
-2. A ↔ B       por definición: recto=mitad de dos rectos ¿porqué es recto el inscrito? 
 3. A →B
 4. B →A
 5. C →B
 6. C →A

En tanto que esto es así por la interdefinición de A y B poco avance se da respecto a clarificar se ha 
tomado la causa primera, pero su empeño (de Aristóteles) está puesto en justificar “sus” causas que 
al ponerlas en el término medio del silogismo requiere comprobación o percepción, pero lo que sí  
surge de este intento es “clarificar” que se cambien las posiciones de los enunciados del silogismo 
(mayor y menor) al razonar el que y el porque atendiendo  a cuál de sus causas sea “primeramente” 
responsable de el que razonado; además avanza algo, sobre los modos de acción de la naturaleza44 

lo que obliga a prestar un poco más de atención a esa noción de causa que “vaga” en el pensamiento 
del fundador del Liceo, pues el intercambio de los mayores y menores lleva a preguntarse en el 
lenguaje  del  griego:  si  como  mínimo  se  “producen”  hechos  “accidentales”,  necesarios  y 
teleológicos  ¿qué  cabe  decir  de  la  relación  causa-hecho/efecto?  ¿Lo  necesario  y  lo  final  son 
actuales,  potenciales?,  lo que lleva a ¿qué ocurre aquí  con el  tiempo -¡vaya problema!- de los  
hechos de acción-reacción? 
Comienzo por esto último (ni que decir que en Aristóteles no hay acción-reacción, en el mejor de 
los  casos  movimientos  naturales  y  violentos  -antinaturales,  forzados-  pues  las  categorías 
acción/pasión no connotan el sentido del vector fuerza presente en los hechos del par designado 
acción-reacción) yendo al estudio que hace en Analíticos segundos 95a 10-96a 15 (p.p. 416-421) 
sobre la hipotética relación de simultaneidad entre causa y efecto.
Me fijo en la afirmación de Aristóteles (p. 418) “… lo que se produce se relaciona con lo que se ha  
producido: pues se hayan incluidos infinitos hechos producidos en lo que se está produciendo.” que 
si la tomo de forma literal respondo a la segunda pregunta anterior diciendo que todo es actual, un 
modo simple y, por tanto impreciso, de entender la simultaneidad en Aristóteles pero es que él  
mismo termina respondiendo que en las cosas que se producen hay generación en círculo, partiendo, 
como   ejemplo,  del  hecho  real  de  lo  que  sería  un  miniesquemático  ciclo  del  agua:  tierra 
mojada→vapor→nube→agua→tierra mojada. 
Con esto pretende justificar el intercambio de los términos del silogismo, suponiendo que el medio 
y los extremos se siguen unos de otros, y considera así que el medio es la proposición inmediata de 
lo actual y primero: la causa próxima, inmediata. Pero hay otra cosa pendiente en el silogismo o  
razonamiento del porque: el coimplicador del término medio, pues la “solución” de la generación en 
círculo poca solución es para hablar de causalidad (en términos contemporáneos), y algo de eso 
barrunta ya que pese a hablar de círculo, esos infinitos hechos que se han producido son indivisibles 
mientras que lo que se está produciendo es divisible. Prueba de ello es el decir (p. 418) que hay que  
tratar con más claridad del movimiento en general45.  



Le hago caso y me pregunto ¿movimiento y cambio son sinónimos?
Voy al  Libro III  de  Física46  y ya en su comienzo plantea Aristóteles que el  movimiento es un 
continuo tal que continuo implica divisibilidad infinita, y este continuo parece requerir también de 
el/un lugar y de el/un tiempo47; pero en tanto que de estos anexos conceptuales al movimiento el de 
infinitud  le  va  a  ser  indispensable  al  representante  del  peripatetismo para  defender  su  idea  de 
naturaleza como dynamis, hago notar ya su afirmación “… es claro que la negación absoluta del  
infinito es una hipótesis que conduce a consecuencias imposibles” (p.p. 202/100).
La pregunta anterior fue ¿lo necesario y lo final son actuales o potenciales? Y para su respuesta 
aparece que “El movimiento es, pues, la actualidad de lo potencial, cuando al estar actualizándose  
opera no en cuanto a lo que es en sí mismo, sino en tanto que es movible.” (p.p. 179/81).
Sigue hablando del movimiento en el Libro V donde se ligan movimiento y cambio diciendo de este 
último que consiste en las modificaciones que se dan en las cosas pudiendo ser per-se, per-partem y 
per-accidens, modos de ser también atribuibles al movimiento pues todo movimiento es un cambio.
De los tres tipos el básico a estudiar es el  per-se  ya que este solo afecta a las cosas contrarias, 
intermedias entre contrarias y contradictorias48.
Para ese cambio-movimiento per-se se exige un moviente primero, un movido, un tiempo en el 
cual, un desde lo que y un hacia lo que, marcando este hacia una direccionalidad (no humeana)  que 
muestra el cambio como generación,  si la dirección transcurre desde un no-ser a un ser. Si lo es 
desde un ser hacia un no-ser se refiere a una destrucción. Estas diferencias respecto al cambio son 
pensadas en términos absolutos pues siendo el movimiento actualización potencial en cuanto que 
movible,  ni  la generación ni  la destrucción  son  movimiento  pues  todo  lo  movido  tiene  que 
encontrarse en algún lugar desde el que se desplaza hacia... 49 y el no ser (a destruir o a generar) no 
se encuentra en ningún lugar, por lo que todo movimiento, cambio-movimiento, lo es “relativo-
particular” (per accidens o per partem) pues una cosa-sustancia cualquiera puede verse alterada por 
las cantidades que requieren de movimientos de expansión o de contracción: voy a pensar en los 
tropismos (¡Qué disparate: el bosque animado!) o en las formaciones geológicas.
Ya  que  los  cambios-movimientos  apelan  al  conocimiento  de  el  desde  hasta  el  hacia  (y  sigo 
queriendo entender lo dicho por Aristóteles) me pregunto ¿cuándo?, es decir ¿dónde pongo el desde 
y el hacia? Dicho de otro modo: ya no puedo retrasar más la consideración del tiempo que exige el  
movimiento como continuo, ese movimiento que exige una causa (¿será más conveniente distinguir 
entre causation y causality?) de tal que debería estar presente en el término medio de la explicación  
de ese modo de cambio que es el movimiento, y por ello comienzo en el Libro IV de la Física 
donde plantea Aristóteles que dado que el cambio-movimiento desde-hasta puede ser rápido o lento, 
tal que lo primero se da cuando para el mismo desde-hasta el tiempo es menor que para lo segundo.  
Así, el tiempo no es movimiento sino lo que permite decir de este último si es rápido o lento por lo  
que no forma parte de la  salvo por su pertenencia al movimiento, de tal modo que el movimiento50 

antes de llegar hasta presenta esas fases que pueden ser denominadas 1= antes y 2= después además 
de poder decirse que el momento 2 del movimiento ha sido 2 veces la velocidad (rapidez) de 1 de  
modo que como el movimiento tiene número el tiempo es número en cuanto que lo numerado, en 
este caso las fases del movimiento, no como signo mediante el cual se numera51.
Al hablar arriba de simultaneidad causal en Aristóteles la conclusión de la generación en círculo se 
muestra insatisfactoria, y esperando algo más clarificador  se presenta que el cambio-movimiento es 
algo continuo y entendía52 este autor que lo continuo es uno por contacto siendo el primordial de 
esos continuos la unidad natural, por lo que al ser continuo el movimiento lo es el tiempo que lo 
acompaña.
En cuanto continuo sigue el análisis del tiempo en el Libro VI de la  Física para caracterizar algo 
más de ese continuo temporal pero para ello son claves dos ideas, una: el tiempo (número) lo es  
como acompañante del cambio-movimiento; y la otra: el tiempo y la distancia, y en general todo 
continuo -dice Aristóteles- son infinitos, tanto por división como por sus extremos. Es así que va a 
argumentar  que  puesto  que  todo  movimiento  es  continuo,  y  todo  lo  continuo  es  infinitamente 
divisible, pues de no serlo habría que hablar de serie o de contiguo, la divisibilidad del tiempo 
(“también de la distancia”) tiene que ser a su vez infinita; pudiendo con esto, entre otras cosas, 



enfrentarse a las aporías53 surgidas de los estudios sobre movimiento, tiempo y distancia (espacio, 
lugar) y también intentar salvar la distinción cambio (generación/destrucción)/movimiento.
La pregunta ¿cuáles, o cómo, son esos infinitos “componentes”54 -del uno continuo- del tiempo?
Se lee en la  Física55  que el continuo temporal lo es por el  ahora en el que se divide, es decir: el 
ahora une el tiempo pasado con el futuro, es el límite del tiempo (fin del pasado e inicio del futuro) 
y así, en cuanto que separa y une de modo conjunto, su modo de dividir es potencial y el dividir  
hace que ese ahora sea siempre distinto mientras que la unificación (continuidad) obliga a decir de 
él que es siempre el mismo. Esa caracterización del ahora le lleva a plantear que el tiempo es 
número de un movimiento continuo, por lo que es imposible la existencia de dos tiempos iguales 
(“relativos”) simultáneos, sino que serían uno y el mismo56. 
Pregunto: en los “hechos causales”, si son cambios-movimientos continuos ¿hay simultaneidad?
El tiempo no solo era infinito por la división sino también por los extremos mediante adición y esto 
no suponía ninguna dificultad ya que el ahora, que no es tiempo, divide-une. La misma suerte, en 
cuanto que continuo, corría, o debería hacerlo, la longitud pero llegado aquí, y puesto que entendía 
Aristóteles que no se tiene conocimiento del qué mientras no se sepa el porqué (explicación), me 
fijo en el final de la Física58 y encuentro “Pero el primer moviente mueve con un movimiento eterno 
y en un tiempo infinito. Luego es evidente que es indivisible y sin partes y que no tiene magnitud.” 
Según esto, y cambiando -solo por cuestión de claridad- el término mueve por causa (lo primero  
que causa movimiento), existe algo sin antes y después (desde y hasta): sin lugar en el que ser.
Raro ¿verdad?, ¿qué será entonces eso que algunos denominan espacio-lugar-longitud…?
Dice Aristóteles (Física, 222/114) que es algo con cierto poder sobre los cuerpos pues, al menos, los 
naturales simples son llevados a su lugar natural, desprendiéndose así que el lugar es algo ocupado 
por los cuerpos y así se manifiesta la diferencia entre cuerpos y espacio; lo que a su vez le permite 
argumentar contra el vacío pues si no hay cuerpo no puede existir el espacio.
Pero esta generalidad exige la justificación y precisión respecto al lugar59 por lo que el primer 
análisis en esta línea lo concluye indicando que las distinciones que ha ido estableciendo requieren 
otro grado más de precisión, pero en uno de esos primeros resultados expresa que el lugar también 
está en un “donde” pero no entendiendo este como lugar pues no toda cosa está en un lugar sino  
solo los cuerpos móviles.
Aceptar esta conclusión es como “participar en un juego de dados en el que se hace trampa” pues  
esta conclusión estaba contenida en los principios, en este caso la distinción per se/accidens (los 
dados)  excluyendo  así  del  juego  la  demostración  del  motor  inmóvil,  y  aquí  recurriendo  a  la 
interpretación  de  los  lugares  naturales  que  no  obedecen  a  ninguno  de  sus  cuatro  modos  de 
causación, pues dichos lugares o direcciones no son relativos sino absolutos según la constitución 
de los cuerpos (ligeros o pesados -esto no es materia: ella puede ser movida pero no mover-); así el  
todo  (el  Universo)  ““permanece  en  reposo””  pues  el  centro  es  inmóvil  y  desde  él  se  dan  las 
direcciones absolutas para los movimientos absolutos, aunque pueden ser perturbados, arriba/abajo 
desde ese centro y es arriba donde se da el movimiento perfecto de las esferas.
Buscando las propiedades “esenciales” del lugar (Física  211a.  234/124) dice de él que el lugar 
primario (recordar que el dónde del lugar no es lugar) no puede ser mayor ni menor que la cosa 
contenida y, además, que cualquier lugar puede ser abandonado por la cosa contenida y es separable 
de ella; concluyendo (Física 212a,5. 239/127) que el lugar es el límite del cuerpo contenido -lo que 
puede ser movido por desplazamiento, traslación-.
En tanto que tiempo y espacio existen en la medida en que acompañan al continuo del cambio-
movimiento, y salvada la dificultad del infinito temporal mediante el ahora, podría intentarse lo 
mismo con el espacio como límite del móvil (en paralelo con el ahora que separa el antes y el 
después) pero ocurre que así como el ahora “simultáneamente” (las comillas en tanto que el ahora  
no es tiempo) separa-une no pasa lo mismo con el límite del espacio respecto al móvil pues en 
distintos tiempos un mismo espacio puede ser ocupado por distintos cuerpos móviles (vino, aceite,  
agua, aire …) siendo esto de tal forma que los cuerpos naturales son afectados por el espacio hacia 
su lugar natural, y la infinitud que debería ser propia, tanto por división como por adición, al tiempo 
y al espacio este último modo, el de adición de partes iguales es imposible al espacio (longitud)  



pues tal infinitud excedería la magnitud del universo lo que dificultaría la concepción de lo UNO 
como continuo y con ello la idea de los lugares naturales, y lo que sería peor para Aristóteles: la  
negación del motor inmóvil. No hay que hacer notar que en su filosofía el espacio continuo no es  
infinito por adición.60 

Lo importante de esto para el aspecto continuo/discreto y “la exigencia del infinito que no sea solo  
potencial” lo contaargumenta Aristóteles afirmando, quizá la razón más taxativa que ofrece a este 
respecto, de que estar en contacto y ser finito son cosas distintas pues el contacto lo es por relación 
a algo y no es más que un accidente de algo finito61, lo que le lleva también a manifestar: “Por lo 
demás, la dificultad planteada por Zenón  de que si el lugar fuese algo tendría que estar a su vez 
«en» algo, no es difícil de resolver. En efecto, nada impide que el lugar primario de una cosa esté en 
otra cosa, pero no como en un lugar, sino como la salud está en las cosas calientes, a saber, como 
estado, o como el calor está en un cuerpo, a saber, como afección. De esta manera no es necesario 
proceder hasta el infinito.”62 

La broma fácil: la mejor “solución” a un problema es que este no exista, así si se prescinde del  
infinito no hay paradoja pues entiende que cualquier distancia es finita y ello lleva a que el tiempo 
considerado también lo sea, por ello atribuye error a la argumentación de Zenón de Elea al plantear 
(Aquiles y la Tortuga de Aquiles -“que astuta era que al final engañó a Aquiles, ¿o fue a la liebre?”-) 
la divisibilidad de la distancia pero no, en la misma medida, la del tiempo.63 

En este intento de clarificación del espacio y del tiempo como aquello sin lo cual el movimiento  
(dynamis) sería imposible y, además, con ello intentar desmontar cualquier paradoja sobre espacio, 
tiempo y movimiento, parte de la siguiente idea respecto al primero (espacio): “Pero decir qué es el 
lugar  es  algo  que  presenta  muchas  dificultades,  porque  si  se  lo  considera  según  todas  sus 
propiedades no parece ser lo mismo” escribió Aristóteles64, pero al leer este porque aristotélico a mí 
me  genera  más  ambigüedad  que  claridad  respecto  al  lugar  pues  cabe  hacer,  al  menos,  dos 
interpretaciones:  a)  Si  Aristóteles  conoce  todas  sus  propiedades  no  debe  presentar  muchas,  ni 
ninguna, dificultades para decir qué es ese espacio-lugar, b) parece que esas todas propiedades o no 
son todas o, lo que es peor aún, el espacio parece ser algo distinto al conjunto de sus propiedades.
Pregunta ¿es la finitud una de esas propiedades?, de ser así, ella, finitud, es el soporte de la idea del 
Todo  como algo  no  natural  en  cuanto  privado  de  dynamis-movimiento,  pues  los  movimientos 
relativos lo son respecto a un centro estático, es decir: un movimiento eterno respecto a un centro  
(lugar) que no se mueve, pero en esta línea lo “eterno” (movimiento) no tiene desde ni hasta por lo 
que sobra el tiempo (finito o infinito) y, a la vez, el lugar central tampoco requiere ningún otro 
espacio como afección. De este modo si todo continuo, en particular el movimiento, comparte con  
aquello que lo acompaña y hace posible, sus propiedades fundamentales no parece el caso de la 
infinitud del tiempo y del espacio.
Entendiendo que el saber sobre el movimiento es propio de la física, y por ello que el físico conozca 
las causas, aunque si esto se entiende como conocer el porque, sin tener presente en este momento 
las relaciones entre las ciencias (hoy parece más afortunado decir  partes de,  algo que tampoco 
desconsideró Aristóteles),  atribuyó el griego este conocimiento como específico del matemático 
pues dice de él que tiene las demostraciones de las causas, y muchas veces no conoce el  que, 
ajustándose esto a  su idea de que los  objetos  matemáticos,  aún no estando en un lugar  tienen 
distintas posiciones, en relación a nosotros, pero de manera conceptual65.  
Si él dice que el conocimiento del porque es específico del matemático así debe ser, al modo, por 
ejemplo, de la propiedad transitiva (arriba afirmé la aceptación del silogismo desde la perspectiva 
formal), pues es el, se me ocurre, único modo de aproximación a un  porque desconociendo el que: 
Si los mayores saurios de Michael Crichton eran más altos que los unicornios azules de Silvio 
Rodríguez  y  estos  últimos  más  altos  que  Yogi  y  Bubu  entonces  (conceptualmente)  se  da 
transitividad. No sé si esto explica algo, si es solo una descripción … pero sí estoy convencido de 
que esto no tiene que “ver” con ninguna causa y, por tanto, con causalidad; obsérvese: Bubu y Yogi 
son más bajos que los unicornios azules respecto a los cuales los mayores saurios de Crichton son  
más altos. ¿El porqué de qué?



Me sigo centrando en la causalidad y si esta supone un cambio-movimiento de un desde hacia un 
hasta, sea lo que sea ahora, se presente como parezca más adecuado el aquí, esta idea de cambio-
movimiento  (causal)  conlleva  direccionalidad  pero,  a  su  vez,  en  un  movimiento  eterno  tales 
nociones  pierden  cualquier  sentido  posible  por  lo  que  si  se  quiere  seguir  manteniendo  una 
explicación causal de lo sensible, partiendo de que la naturaleza actúa unas veces para algo y otras 
por necesidad66,  la “opción” de Aristóteles67 es recurrir a la causalidad múltiple68 de modo que un 
denominado efecto puede deberse a múltiples causas, que si lo son no actúan de manera conjunta 
pues  una  sería  suficiente  y  apelar  a  la  acción  común  implicaría  que  ninguna  de  ellas  sería  
propiamente causa. Esto supone esa visión del determinismo causal según el cual (por necesidad o  
por otra cosa) dada una causa se espera su efecto pero no a la  inversa.  ¿Es que entonces hay 
existencias no causales? No, solo que en esos casos del “potencial” conjunto de causas no todas son  
conocidas  en  el  momento  de  la  detección  de  un que,  desde  aquí  también  tiene  cabida  la 
accidentalidad de las causas pues no todo animal humano tiene que ser albino, pero el melanoma 
está más ligado  a este factor que al de pertenecer a la especie de los animales humanos (la mayoría 
del resto conocido está más protegido frente a este hecho “causal”).
Si con esto se intenta explicar, esta idea de causalidad múltiple está más próxima a los modelos de 
explicación estadística que a los nomológico-deductivos, pero esto requiere una visión discreta de la 
“Realidad” que no cabe en el modelo continuo-finito aristotélico.
Mi  pregunta  sobre  la  simultaneidad  se  queda  insatisfactoriamente  en  lo  dicho  arriba  sobre  la 
generación en círculo, y la referida a el intercambio de los extremos del término medio pretendo  
que sea reflejado por las  figuras de Yogi y Bubu,  junto al  resto de fauna allí  presentado,  y la 
transitividad. 
Con lo pensado hasta aquí, y sin entrar a estimar si los problemas que le presenta a Aristóteles una 
teoría general de la explicación son solubles o no, lo que sí parece aceptable es que la interpretación 
de  que  la  obra  aristotélica  sobre  el  conocimiento  se  centra  más  en  la  explicación  que  en  la 
causalidad no parece del todo descabellada, pues esta última la da por supuesta pese, o quizá por 
ello, a que la plantea como exigencia para la explicación, el porque, pero aquí  termina “cediendo” a 
que tal vez no sea tan importante su investigación más allá de lo  inmediatamente “necesario” en 
cuanto que el matemático dispone de un andamiaje formal que permite referir un porque a un que, 
pues comentaba el griego que estos se explicaban el uno por el otro.
En  cualquier  caso,  y  como B.  Brody  parece  entrever  la  plausibilidad  de  actualizar  “la”  teoría 
aristotélica de la explicación, esto exige la presencia de causalidad no entendida como conjunción 
constante  causa-efecto  sino  como  una  relación  de  prioridad  espacio-temporal  entre  ambos 
elementos, pero es que en la propia obra aristotélica esto es imposible en tanto que ese  desde-hasta 
es contradictorio en un mundo UNO y ETERNO.
Arriba, al tratar el ejemplo aristotélico del (no) titilar de los planetas me planteé ¿porqué está la  
Tierra en el centro del Universo que hace que los cuerpos próximos a ella no titilen?
Algo similar podría estar pensando Timothy McCarthy69 cuando el 1977, en respuesta al artículo de 
B. Brody (1972), se plantea la viabilidad de la propuesta de Brody para actualizar la teoría de la 
explicación, o enfoque general sobre ello, de Aristóteles. 
Para esto McCarthy comienza obviando las críticas que se habían hecho al proyecto de Brody en 
cuanto a basar dicha tarea en el esencialismo aristotélico y en un criterio causal continuista (sin 
considerar  las  críticas  hechas  a  Aristóteles  de  no  precisar  los  hechos  causales  frente  a  los  no 
causales) alejado de “validar” la conjunción constante como lo sostenible respecto a causalidad e 
intentar mostrar que aún partiendo de esencialismo y continuidad causal no es posible considerar 
como adecuada la propuesta explicativa de Aristóteles70.
Empieza con el análisis que hace Brody sobre el modelo de explicación Nomológico-Deductivo de 
Hempel, aplicándolo a la parte más compleja de la explicación como es la consideración de eventos  
particulares,  complementando,  Brody tras  leer  a  Aristóteles,  con dicha explicación “adecuada”, 
además de los criterios de Hempel, debe contener en el explanans una descripción de la causa del  
evento particular que constituye el explanandum. Esto es: buscando una dependencia causal del 
evento, para ello Brody se centra inicialmente en el estudio del caso considerado por Aristóteles 



sobre  el  titilar  de  los  cuerpos  celestes  y  este  es  a  su  vez  el  primer  objetivo  de  McCarthy  al 
diseccionar la propuesta de Brody.
Yo no sabía por qué la Tierra estaba en el  centro del  sistema ni  la implicación causal  de ello. 
Aristóteles asumía que en ocasiones se aceptaba como causa de un hecho (que) el más conocido de 
dos predicados recíprocos sobre ese hecho, de ello que el término medio exigiese la comprobación 
y, también, propuso la causalidad múltiple, es desde aquí, sintetizando muy mucho si se quiere, que 
McCarthy  comienza  a  ver  una  incongruencia71 en  la  tarea  de  Brody para  aceptar  el  modelo 
explicativo N-D adecuado, actualizando así a Aristóteles de modo que la causa exigida por el griego  
en el término medio del silogismo la presenta como condición causal (causa) del evento de quien es 
dependiente,  pero  podría  ocurrir  que  tal  causa  fuese  dependiente  de  la  descripción,  que  no 
explicación, del hecho, lo que supondría que esta (causa) no fuese necesaria aunque se diese una 
derivación del que: que los planetas están cerca de la Tierra, causa del no titileo, depende de la 
descripción de que todos los objetos cercanos a la Tierra no titilan 72.
Esto permite a McCarthy73 presentar que el propio Brody admite74  que su criterio causal, adoptado 
de la sugerencia aristotélica, aún siendo significativo considerarlo no es suficiente para enjuiciar a 
un intento de explicación como adecuado y recurre (B. Brody) otra vez a Aristóteles al decir que los 
predicados no esenciales (necesarios), los accidentales, son prescindibles para los sujetos. De este 
modo introduce “su” esencialismo en la consideración de explicación adecuada. Resumiendo lo 
anterior:  si  la “causalidad no conjuntiva” no es suficiente para una explicación adecuada,  poco 
tratamiento causal hay en la obra de Aristóteles preocupado por la explicación, el problema añadido 
es que parte de exigir al físico que para conocer tiene que saber de las causas (las cuatro).
En la nota 27 de este escrito introduje referencias al artículo de J. Moravcsik del año 1991 en el que  
va más allá de, según sus palabras (nota 1 de este ejercicio), el comienzo del intento por mostrar que 
la denominada “Teoría aristotélica de las cuatro causas” debe entenderse como una teoría sobre la 
explicación  adecuada  pero  no  en  la  forma  que  intenta  B.  Brody  de  releer  a  Aristóteles  para 
actualizar su “teoría de la explicación”, sino que a partir de la obra del griego intenta  mostrar que  
frente a la idea de teoría de las causas lo adecuado es pensar en términos de explicación,  con  
“independencia” de lo logrado en este ámbito específico por el de Estagira.
Para ello intenta encontrar qué es lo que según la Filosofía que considera hace inteligible a la 
“Realidad”, así que, en la posición 478 de la versión Kindle de ese artículo, comienza Moravcsik 
analizando  el  realismo  aristotélico  (se  verá  ahora  su  peculiaridad)  según  el  cual  los  cambios 
naturales obedecen a las potencialidades que intentan actualizarse, así su (el de Aristóteles) análisis 
del cambio podría dar cabida  a nociones presentes como la de evento, pero estas no tienen un 
espacio independiente en su ontología, como intenta mostrar Moravcsik al fijarse en la idea de 
partida de la Física de que el objeto de investigación es el conocimiento y esto solo es posible 
respondiendo al porqué. Esto hace que Julius (posición 481) hable de la  aitia en esa parte de la 
Física como  sospechosamente  epistemológica,  sospechosa  por  ese  realismo  aristotélico  donde 
potencialidad es un presupuesto para la inteligibilidad de la “Realidad” y no una consecuencia, así  
se fija Moravcsik (posición 486) en Física 198a 10-20 (en 10-20 quien se fija soy yo) para plantear 
que el Griego no piensa en las causas como aspectos lingüísticos o mentales sino como entidades 
ontológicamente reales en el mundo, tal que postula que algunas configuraciones de relaciones entre 
entidades de la “Realidad” se corresponden con explicaciones adecuadas no porque establezcan un 
referente a las expresiones lingüísticas sino porque aumentan el conocimiento. 
Es aquí donde se precisa la antes nombrada peculiaridad del realismo del hijo y padre de Nicómaco, 
pues se ha visto que esa noción de conocimiento supone responder al  porque y en matemáticas 
implica recurrir a definiciones muchas veces expresión de las esencias que son indemostrables (p.e.  
el ángulo recto del semicírculo. Así habla Moravcsik de la potencialidad como presupuesto y no 
consecuencia). También se ha visto cómo los predicados recíprocos en ocasiones llevan a plantear 
como  causa  en  el  medio  del  silogismo  el  más  conocido  que  será  causa  o  no  (se  “sabe  por 
observación aparente” que la Tierra es el centro del universo y, por lo mismo, que los planetas están  
cerca  y  que  no  titilan.  Cuál  sea  la  causa  de  cada  “hecho”,  si  la  hay,  es  otra  cuestión  pero  el  
silogismo en cuanto tal es consistente). También pasa que las causas “pueden” ser  per se  o  per 



accidens, determinadas  las  primeras  y  no determinadas  las  segundas  SINO por  otro  accidente, 
pudiendo ser las per accidens  indeterminadas en número, debiendo añadirse ello a la causalidad 
múltiple  como “último  salvavidas”  de  la  “teoría  de  la  causalidad”  aristotélica,  que  no  es  que 
intentase ofrecer un esquema de explicación adecuada en términos estadísticos, ni tampoco cabe 
atribuirle la intención de formular un pragmatismo epistemológico75, por aquello del aumento del 
conocimiento, sino que su contexto histórico-cognitivo le lleva a asumir el realismo de entidades, en 
este caso las causas, como condición  sine qua non no se marcaría la diferencia entre el período 
“prefilosófico”   y  el  momento  de  desarrollo  del  pensamiento  crítico  en  el  que  se  encuentra 
(ténganse presentes las notas 4 y 27).
Es así que entiende Moravcsik “If we try the entitative explanatory theory on a collection of notions  
including thing, event, and causality in the modern sense of these expressions, we run into trouble. 
Why  should  events  account  for  each  other?  How do  events  account  for  things?  Causal  links 
presuppose events and things rather than serve as a constituent helping to account for them.” (Si 
probamos la teoría explicativa de entidades sobre un conjunto de nociones que incluyen cosa,
evento y causalidad en el sentido moderno de estas expresiones, nos metemos en problemas. ¿Por 
qué los acontecimientos deberían explicarse unos a otros? ¿Cómo explican los acontecimientos las 
cosas?  Los  vínculos  causales  presuponen  acontecimientos  y  cosas  en  lugar  de  servir  como 
constituyentes  que  ayuden  a  dar  cuenta  de  ellos.)”76,  recuerdo:  la  propia  causalidad  hay  que 
explicarla.
Hasta aquí sigo sin tener clara la intención contenida en aquella expresión  voy a hablar de la  
causalidad  de  Aristóteles,  pero  como  me  sigue  inquietando  esta  mi  incapacidad  encontré  la 
publicación, de agosto de 2021,  de un artículo de Carlo Rossi77 que, en principio, podría aportar 
alguna  claridad  sobre  la  noción  de  aitia en  Aristóteles,  sobre  todo  cuando  parece  que  aquel 
“modesto comienzo” de Julius Moravcsik en 1974 para interpretar el término en Aristóteles, ante 
todo, como explicación se había desarrollado tomando cuerpo en forma de precisiones. 
Más  prometedor  era  el  hecho  de  que  desde  el  principio78 (519-521:  Resumen  e  Introducción) 
manifiesta Rossi contrargumentar  esa interpretación de manera que si lo logra, la vía iniciada por 
Moravcsik (1974) debería ser abandonada o al menos revisada, y esto último no suena mal.
Entrando en el detalle escribe Rossi la primera idea de la Introducción (p. 520) “La investigación 
que Aristóteles lleva a cabo sobre los nexos causales que encontramos en el mundo …” (el resaltado 
es  mío)  y  esa  “presenteidad”  no  “pintan”  bien,  más  aún  desde  la  Introducción,  aunque  cierta 
condescendencia teórica tampoco debe desestimarse y si alguien tiene claras unas conexiones que 
“manifiestan” lo contrario pues habrá que aceptarlo, y es aquí donde Carlo Rossi pretende encontrar 
el fundamento de su discurso, frente a la aitia como explicación, mirando lo que plantea Aristóteles 
en Física 195b, 30-198a, 15 al tratar la suerte y la casualidad.
Ya que aquí parece querer darse un viraje sobre la idea de partida de este ejercicio79 puntualizo, a 
modo de  recapitulación  general:  si  me planteo  ¿qué  aspecto  o  aspectos  hacen inteligible  a  la  
Realidad? la respuesta, o respuestas, si la hay no tiene porqué ser, de modo exclusivo o posible, la  
“causa/s” y el/los “efecto/s”. A su vez, la formulación de la cuestión requiere, y por ese orden, de las 
nociones claras de “Realidad” (nota 18), inteligibilidad y causa/efecto.
Rossi  parte  de lo  que denomina “interpretación recibida de la  causalidad en Aristóteles”  (521)  
queriendo expresar con ello que en la obra aristotélica se encuentra un equilibrio entre  aition y aitia  
(causa y explicación/ontología y epistemología):  “mi argumento central aquí se enfocará en las 
ventajas que la interpretación recibida ofrece en vistas a dar cuenta de la postura de Aristóteles en  
su tratamiento del problema del azar.3” (521).
El sentido menos común, del que habló T. Hobbes, indica que salvo el solipsismo todo lo demás, 
sea  lo  que  quiera  que  sea  si  es,  implica  relación,  sea  filosófica  o  no  como planteó  D.  Hume 
(Tratado… Libro I, Parte I, Sección V - 58/102-). En este caso ya ello es patente en Aristóteles 
(Física 198a 15-20) al exigir del físico que tiene que conocer las cuatro causas, cuestión distinta es  
como sean estas relaciones o que puedan precisarse entre los constituyentes relacionales, pero en  
este caso ya expuse algunas líneas atrás (al hablar de la especificidad del realismo aristotélico) 
cómo Aristóteles admite que son adecuadas las explicaciones que aún no estableciendo ninguna 



correlación entre “lenguaje y realidad” si contribuyen al aumento del conocimiento (sea siempre o 
en la mayoría de los casos), es decir: parece que de los dos polos impera más el explicativo que el  
ontológico.
De  esto  destaco  dos  consideraciones:  a)  En  el  intento  de  Rossi  por  defender  la  interpretación 
recibida de la causalidad en Aristóteles concluye “Mi respuesta, … , es que lo que Aristóteles hace  
es  precisamente  introducir  distinciones  igualmente importantes  en  ambos  dominios.”  (544)  (el 
resaltado es mío), para lo que ha analizado las propuestas alternativas de entender como elemento 
de peso  en la obra del Griego la explicación como factor prioritario y así, fijándose en uno de los  
autores  que  más  ha  defendido  esa  postura80,  comienza  Rossi  (522-524)  afirmando  que  tales 
planteamientos surgen al decir que aitia en Aristóteles hay que entenderla como explicación y no 
como causa y que de los distintos tipos de causalidad que identifica Aristóteles solo el eficiente se 
corresponde con relato ontológico.
Cuestiones que esto me sugiere: a) ¿De qué causalidad, causa/efecto hablan los “oponentes” a la 
interpretación recibida de la causalidad en Aristóteles y, sobre todo, Carlo Rossi? Entiendo que esa 
barra relacional hay que interpretarla (si se puede). b) El argumento central de Rossi habla de las 
ventajas de la interpretación recibida en el tratamiento de el azar (casualidad y suerte), interpreto: si  
esos elementos, aparentemente, no causales puedo reducirlos (Aristóteles) a causales ya tengo una 
explicación de naturaleza causal toda ella en cuanto lo per-se es anterior a todo per-accidens, pero 
ocurre que si lo accidental es indeterminado (Aristóteles tiene sus múltiples causas para un mismo 
efecto) ello no significa que no sea causal pero ¿de qué causalidad se habla? Porque, entre otros 
aspectos -algunos apuntados y otros no-, ¿cómo puede haber una causa que no cause?. 
Esto reconduce al tema del realismo, para ello se debe recordar lo visto en Aristóteles sobre los 
silogismos cuyo cuyo término medio no refiere a causa “real” y también su indicación de que  el  
porque y el que se explican el uno por el otro. 
Rossi, en su intento de mostrar las deficiencias de la interpretación de la aitia como explicación, se 
centra ahora (526-529) en analizar el concepto de explicación y recurre para ello a la idea más  
actual  de  realismo explicativo (en Aristóteles  en este  caso)  con el  cual  pretende salvar  esa  su 
denominada interpretación recibida de la causalidad en Aristóteles81, pero esa forma de realismo, 
opuesto como cualquier tipo al antirrealismo, pretende, a partir de  Analíticos Segundos  75a  35 y 
90a 5-10 y por algunas de las cuestiones antes recordadas, distinguir entre aition y aitia donde el  
primero daría la causa real presente en el término medio de un silogismo científico mientras que la 
aitia daría la razón o razones por las cuáles se responde un porque.  
Así se recurre a la misma obra aristotélica (93a-93b 15) donde el tratamiento de la Relación entre  
definición  y  demostración llevan  a  plantear  al  maestro  nuevamente  la  idea  acrítica  clásica  de 
causalidad al afirmar que saber qué es una cosa es lo mismo que saber la causa de si es, y ello 
porque siempre hay alguna causa (¿multicausalidad?) que puede ser la misma cosa u otra diferente, 
así escribe “...buscamos el porque cuando tenemos el que y a veces se hacen también manifiestas 
ambas cosas al mismo tiempo, pero en ningún caso es posible que se conozca el porque antes del 
que, está claro que, de manera semejante, tampoco se da el qué es ser sin el hecho de que sea: pues 
es imposible saber qué es una cosa ignorando si es.” (15-20). Y continúa “Así, pues, el buscar si se 
eclipsa o no es buscar si hay interposición de la tierra o no. Y eso no difiere en nada de buscar si 
hay una explicación de ello; y si existe eso, también decimos que existe aquello.” (33-35).
Al  afirmar  que  siempre  hay  una  causa  me pregunto  si  eso  se  cree  desde  el  “comodín”  de  la 
causalidad múltiple, pero al plantear que esa causa siempre existente en ocasiones puede ser la  
misma cosa que es causada no sé si debe interpretarse como un caso de simultaneidad causal, pero 
no desde la generación en círculo, si es así lo que se hace es un razonamiento discursivo pero no  
una demostración (los principios son indemostrables).  Además de esto, deseo pensar que no se 
refiere a la sustancia eterna, al todo, porque entonces los problemas crecen; y en tanto que los 
géneros se generan a sí mismos pero no los individuos, lo que resta es la “generación espontánea” 
(otro As del pensamiento clásico). 
Si  la  causa  es  una  cosa  distinta  a  la  cosa  causada  (siendo la  misma cosa  y  aplicable  a  algos 
espontáneos  la causalidad clásica requiere la prioridad o, nuevamente, la sustancia eterna sobra) 



entonces dado el que se busca el porque, y es admisible que en ocasiones ambas cosas se conozcan 
a la vez como muestra en el ejemplo del eclipse (el que y el porque se conocen el uno por el otro) 
pero lo importante de esto es la restricción al conocimiento del qué es sin el conocimiento del si es, 
importancia  que  supone:  a)  Mantiene  Aristóteles  que  en  ocasiones,  en  tanto  que  trabaja  con 
definiciones, el  matemático puede ofrecer  porques sin  ques,  sin embargo “(que es lo que hace 
precisamente el aritmético: da por supuesto qué es la unidad y también que existe);” (93b 25). b) 
Aquí el realismo aparece más como exigencia o consecuencia epistémica que como un principio 
ontológico por muy ilustrativo que sea el casi “lema” Es evidente que hay causas y que son tantas  
como hemos indicado.
Al recordar junto a esto que el propio Aristóteles admite que hay casos en que el término medio de  
un silogismo es el más conocido de dos predicables recíprocos, no toda deducción es causal y solo 
lo sería aquella que alcance el estatus de científica tras la observación o la comprobación (dice el 
autor). Así, en tanto que Carlo Rossi intenta equiparar los niveles ontológico y epistemológico en 
cuanto a explicación y causalidad en el corpus aristotélico, y para ello recurre a los apoyos que le 
brinda el realismo explicativo (más próximo al realismo de entidades), me parece más adecuada la 
interpretación que hace Moravcsik del realismo (que yo decía específico hablando de Aristóteles) 
como la construcción de configuraciones82 que permitan la inteligibilidad de la estructura causal del 
mundo desde la filosofía aristotélica. 
Moravcsik escribía hace más de treinta años y mi pregunta inicial  sigue casi  igual al,  además, 
tampoco quedarme en la inteligibilidad causal de la Realidad de Moravcsik porque continúo en la 
caverna de la causalidad, pero sí he decidido considerar más en serio que parece similar la situación 
respecto a Hume y causalidad, pues en el momento actual se consideran, en buena medida, de modo 
bastante  ambiguo  expresiones,  y  las  posibles  relaciones  entre  ellas, causalidad  no-humeana,  
causalidad en (de) Hume y causalidad según Hume, y no siempre resulta sencillo precisar en cada 
uno de los contextos en que se presentan, de modo simple o combinado, el sentido que se les quiere  
dar, si es que se dispone de un contenido, mínimamente preciso, que se quiere transmitir con su uso.  
No voy ha hablar ni de Hume ni de causalidad, pero a guisa de ejemplo de lo que estoy expresando:  
¿la causalidad no-humeana es la pre o la post? Si lo segundo ¿es algo o no lo es? La causalidad en 
(de) Hume ¿es algo más que determinado mecanismo psíquico de los animales humanos? ¿es quizá 
la irreconciabilidad de dos principios irreconciliables que ese mecanismo psíquico construye? Es 
decir  ¿no  es  nada?  La  causalidad  según  Hume  ¿es  una  idea  que  en  el  momento  de  querer 
“racionalizarla” se encuentra que se le asigna un principio escandalosamente injustificable?. No sé 
qué le ocurrirá a otros animales humanos, pero a mí, si busco un término común a esas cuestiones,  
entre otras posibles, que me suscitan las tres expresiones mentadas, el que me sale es NADA. 

 
   

   



Notas:

* En alguna ocasión se podría decir a alguien  “paso” de la sociedad (no pensemos si lo que se 
plantea es “paso” de la política) o, en el caso extremo, tan convencido de ello se intenta la isla del  
Robinson voluntario como un “lobo estepario” (no considero aquí la bondad o no en el uso de la 
metáfora por parte de Hesse) pues decirlo sería como la paradoja de Epiménides, y hacerlo sería  
importar tanto la sociedad que si no fuera así no habría que alejarse.
Desde el comienzo de “causas-razones-motivos” se llama la atención sobre el hecho de que al niño 
pequeño se le enseña que si en alguna ocasión se pierde en la calle pregunte a un adulto en qué  
lugar se encuentra, pero a la vez no se le enseña que pregunte el porqué de la interrogación al 
adulto, esta última cuestión le “sale” sola. De los lenguajes-conocimientos de precisión se dice que 
son exclusivos de los especialistas, pero aunque no se exprese, salvo las ocasiones del despiste 
extremo, mucha parte de la vida cotidiana del animal humano está constituida de qués y porqués. 
1. https://t38949.com/causas-razones-motivos/, p.6.
2.  Moravcsik, Julius M. E.: “Aristotle on Adequate Explanations”.  Synthese, vol. 28, no. 1, 1974, 
pp. 3-17.
(  https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations   0rEksz0OLA?  
loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&ut
m_source=rentalReceipt&utm_medium=email p.1). Se recurre a la biblioteca de DeepDyve para 
que cualquier lector tenga acceso mediante el alquiler (en su caso compra) del artículo (inglés). Es 
por ello que las citas se hacen con la paginación de esta publicación. En adelante Moravcsik 1974.
No se entienda, para nada, este artículo “genérico”  como el primero en centrarse en la teoría de la 
explicación  en  Aristóteles,  luego  se  verá  el  detalle,  pero  sí  que  es  uno  de  los  que  plantea  la 
“inadecuación” de hablar de causalidad en Aristóteles, al menos como se piensa en ella en la época  
actual. 
3. Sostengo aquí lo expresado en la nota  17 de  https://t38949.com/causas-razones-motivos/, p.28 
(Es imposible en un espacio como este abordar con cierto grado de exhaustividad no solo lo que se 
puede sino lo que se debe, para poder, decir sobre causalidad.) añadiendo que en esa línea de decir  
de algo en su grado “mínimo”, aquí, al igual que Moravcsik, también mi referencia es ese Libro II  
de Física.
4. Además de por no ser su objetivo, esto no es una crítica por mi parte sino un intento para mostrar  
mi lectura de su artículo, y de hecho si se espera algo más de una década se ve que  profundiza  en  
la explicación  y la inteligibilidad ( What is Makes  Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s  
Theory of Aitia in Aristotle’ s Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P., Oxford 1991. 
Aquí uso la versión Kindle de Amazon desde la reedición de 2000, Clarendon) de manera que lo  
que fue una primera aportación modesta se mantuvo en desarrollos posteriores.
5. Aunque a continuación apela al capítulo 2 junto al 7 como ilustración de la interpretación que 
hace del surgimiento de la teoría sobre la aitia, yo para la pista que ve Moravcsik pondría junto al 7 
el inicio del 3 al leer ahí “Puesto que el objeto de esta investigación es el conocer y no creemos 
conocer algo si antes no hemos establecido en cada caso el ˂˂ por qué >> (lo cual significa captar 
la causa primera),” http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf ( el enlace conduce al lector/a 
a la edición del texto de Aristóteles Física  en la edición castellana de Gredos de 1995, por lo que en 
las citas se ofrece la paginación papel x  junto con la del soporte digital y (x/y) ) p. p. 140/54.
* Esta edición de Gredos contiene bastantes erratas tipográficas pero tiene de “útil” que es casi la 
versión de bolsillo castellana de las ediciones trilingües de los clásicos de Gredos (Traducir los  
clásicos al inglés para pensar en castellano tampoco parece recomendable), por ello en los casos en 
que parezca aconsejable indicar el fallo se hará. 
6. Aristóteles: Física, p.p. 159/68.
7. Moravcsik: 1974, p. 1.
8. Aristóteles: Física, p.p. 161/69.
9. Puede leerse sin dificultad: ¿qué es el efecto de qué causa?, ¿qué es principal la causa o el efecto?

http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf
https://t38949.com/causas-razones-motivos/
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations
https://t38949.com/causas-razones-motivos/


10.  Hume,  D.:  Tratado  sobre  la  naturaleza  humana.  Ensayo  para  introducir  el  método  del  
razonamiento experimental en los asuntos morales (1737-1740), p . 138/182.
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-
naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf (el enlace conduce al lector/a a la edición del texto de 
Hume en la edición castellana de Tecnos, donde las dos primeras, 1988 y 1992, coinciden en su 
paginación por lo que para facilitar las consultas aquí se indica la página en soporte papel x y en 
digital y -x/y-). 
11. Aristóteles, Física, p.p. 140-146/54-58. 
12.  Escribió  Aristóteles  “Lo  que  es  causa  por  sí  es  determinado,  pero  la  causa  accidental  es 
indeterminada …”. Física p.p. 152/62.
13. “Académico-Profesional” y en el lado de acá.
14. Suele ser habitual la traducción al castellano de causality y causation con el mismo término  
causalidad, por lo que puede parecer más adecuado leer el original pues esto podría ir más allá de 
causalidad/causación  (recuérdense  mis  motivaciones  para  referirme  a  Aristóteles  en  temas  de 
causalidad), por esta indicación hago las referencias a Online Journal of Public Health Informatics, 
Vol.  14  No.  1  (2022),  (D.O.I.:https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577 )  (En  adelante  “The 
Representation  of  Causality  and  Causation  with  …”)  donde  esta  distinción  se  lee  desde  la 
Introducción, p. 2. 
15.  Mackie, J.L.: Causes and conditions,  American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct., 
1965), p.p. 245-264.
Reeditado  en  Causation  (p.p.  33-55):  edited  by  Ernest  Sosa  and  Michael  Tooley.   Publisher, 
Oxford ; New York : Oxford University Press, 1993. (p. 34).
16. “The Representation of Causality and Causation with …”, p.2.
17. Aquí, desde el marco teórico aristotélico, se debería recurrir a la accidentalidad pero esto no 
llevaría a ningún lugar para indagar sobre causación, sino que sería un intento más, quedando ahí, 
del ansia de explicación.
18. “The Representation of Causality and Causation with…”, p. 5.
A la pregunta del para qué la Filosofía y, en algunos casos, su pretendida muerte, aquí tenemos un 
caso, y ahora especifico más, de epidemiólogos y oncólogos que recurren  al concepto filosófico de 
ontología para seguir su día a día clínico con sus pacientes siendo muy, muy cuidadosos con el  
pensamiento causal presente en esta tarea de salud y vida.
En 2023, en una Charla-coloquio sobre Inteligencia artificial e identidad de género: una realidad  
inquietante (minutos  13-15)  https://www.youtube.com/watch?
v=NGH8N9IhbLA&list=WL&index=3  alguien planteó que el surgimiento de la/s IA/s supone un 
problema ontológico en tanto que las IAs no son solo herramientas sino que generan mundos, 
realidad.  Sí,  pero  no  es  un  problema  ontológico,  es  el problema.  Este  dejará  de  ser  cuando 
desaparezca el  animal humano (“cognitivo”).  (Ese año 23 del  actual  milenio se celebró el  XV 
International Ontology Congress). 
19. “The Representation of Causality and Causation …”, p.p. 1,19.
Desde esta  situación actual,  sería  demasiado pretencioso esperar  en la  filosofía  aristotélica una 
teoría o modelo de causalidad más allá de una primera aproximación a un estándar genérico de 
explicación donde la aitia aparece como el medio que permite responder al por qué; por esto retomo 
la  nota  1  con referencia  a  mis  dificultades  para  hablar  de  la  causalidad  aristotélica  junto  a  la  
afirmación de Moravcsik sobre la semántica aristotélica respecto al sintagma nominal indefinido, y 
también cobra aquí parte de sentido, aunque luego matizaré mi interpretación, la afirmación que 
hacen E. Sosa y M. Tooley en las p.p. 30-31 de su Causation (nota 15) de que la auténtica razón de 
que en la actualidad no se considere a Aristóteles en las discusiones sobre causalidad es que no tuvo  
conciencia de las serias dificultades que entraña en concepto causation.
20.Aristóteles:Metafísica,982b. 
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-
aristoteles.pdf

https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=NGH8N9IhbLA&list=WL&index=3
https://www.youtube.com/watch?v=NGH8N9IhbLA&list=WL&index=3
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf


21. Si se piensa que la cuestión más importante para la reflexión, es aquella a partir de la cual se  
toman la decisiones, nada que objetar: ¿qué es el bien?
22.  “The Representation of Causality and Causation with…”, p. 2.
23.   Este  objetivo  es  consecuente  con  el  intento  de  remediar  que  la  “comunidad”  biomédica 
comparta los significados de la naturaleza causal pero, a lo mejor, este es uno de esos casos en los 
que se quiere llegar demasiado rápido  a la solución de un pseudoproblema en tanto que lo causal  
podría ser solo un término lingüístico que no alcanza la dimensión de un concepto causal (aunque 
este fuese discutible), y una de las conclusiones de este estudio manifiesta esa dificultad de dar  
sentido a la idea de causalidad en términos de probabilidad.
Pese  a  esto  sigue  quedando  a  salvo  lo  dicho  sobre  la  validez  del  estudio  para  los  objetivos 
biomédicos. 
24. http://juango.es/files/Investigaciones-filosoficas.pdf
25. “The Representation of Causality and Causation with…”, p. 20.
26. Véase la nota 10.
27. What is Makes  Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia  in Aristotle’ s  
Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P., Oxford 1991. Aquí uso la versión Kindle de 
Amazon desde la reedición de 2000, Clarendon.
28. Carl G. Hempel: “Explanation in Science and History” in R.G. (ed.) Frontiers of Science and  
Philosophy (London and Pittsburgh: Allen & Unwin and University of Pittsburgh Press 1962), 7-33.
Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 17-41. 
Y Aspects of scientific explanation and other essays in the philosophy of science . New York: The 
Free Press,1965. En adelante Hempel 65, y para Hempel 62 la edición de D-H Ruben.
29. Brody, B.A.: “Natural Kinds and Real Essences”, in The Journal of Philosophy, vol. LXIV, n.º 
14,  July 20, 1967, p.p.431-446.
30.  Brody,  B.A.:  “Towards an Aristotelian Theory of Scientific  Explanation”,  in  Philosophy of  
Science, 39, 1972, p.p. 20-31.
Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 113-
127. Se referencia esta edición, p.113.
31. Hempel 65, p. 382.
32. Brody, 1993 (1972), p.p.114-115.
Señalo lo de las  derivaciones de la  ley porque en el  momento de proponer premisas se puede 
proceder de manera más o menos exahustiva.  
33.The important point is that there is a clear difference between the explantory power of these 
three explanations, and the covering-law model provides us with no clue as to what it is (El punto 
importante es que existe una clara diferencia entre el poder explicativo de estas tres explicaciones, y 
el modelo de ley de cobertura no nos proporciona ninguna pista sobre cuál es),  Brody, 1993 (1972), 
p. 115.
34. Hempel, 65, p. 382.
35. Hempel, 1993 (1962),p. 20.
36. Hempel, 65,  p. 403.
37. Brody,1993 (1972), p. 115.
38. Aristóteles: Tratados de lógica (Órganon) II.  Editorial Gredos, S.A., Madrid, España, 1988. 
(https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-
organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf . El enlace 
conduce al lector/a a la edición del texto de Aristóteles  Órganon  en la edición castellana de Gredos 
de 1988, coincidiendo la paginación de ambos soportes) (78), p.p. 344-348. Aquí está presente la 
misma consideración en cuanto a la edición presentada en la nota 5 en cuanto a la Física.
39.  Para  captar  lo  hecho  por  Aristóteles  en  “Teoría  del  conocimiento”  parece  oportuno  tener 
presente la conclusión de los Analíticos segundos (99 b 15- 100b 15) sobre todo cuando escribe “Si, 
pues,  no  poseemos  ningún  otro  género  <de  conocimiento> verdadero  aparte  de  la  ciencia  la 
intuición será el principio de la ciencia.” (p. 440), pues esto le permite sostener que “… es necesario  
también  que  la  ciencia  demostrativa  se  base  en  cosas  verdaderas,  primeras,  inmediatas,  … El 

https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
http://juango.es/files/Investigaciones-filosoficas.pdf


principio es una proposición inmediata de la demostración, y es inmediata aquella respecto a la que 
no hay otra anterior.” (71b 20- 72a 5) (p.p. 316-317).
40. Analíticos segundos, p. 344.
* A partir  de aquí,  dependiendo de cómo se construyan las expresiones,  considérense los usos 
descriptivos, interrogativos o explicativos de que y porque.  
41.  Nunca hemos visto a los hombres,  ni  a Sócrates muerto sino,  en el  mejor de los casos,  el  
cadáver de alguien que fue Sócrates y le convenía el predicado ser vivo, y si se cree lo escrito por  
Platón la  mayoría  de los  atenienses de mediados del  siglo IV E.P.C.  (época precontemporánea 
clásica) conocía al hombre Sócrates a quien gustaba andar inquiriendo para aprender.
42. El Libro I de estos Analíticos segundos está dedicado a la teoría de la demostración.
* P. 348.
** Nótese para el ejemplo que viene a continuación que en esta traducción de los Tratados de 
Lógica II, el teorema a considerar debe recoger la negación de la variable B: A no titilan. Así en la 
página  507  de  la   edición  greco-latina  que  se  indica  https://books.google.com.ni/books?
id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false
se lee en latín “Quare erit per hoc demonſtration: ut, quὸd planetæ propè, per id quὸd non ſcintillant.
(Por lo que habrá una demostración de que cuando los planetas están cerca, es por eso que no 
parpadean.).

43. Analíticos segundos, p. 346.
* Entiéndase que se habla desde la cosmología aristotélica.

** En el razonamiento del porque se puede mantener, frente a la traducción manejada, el valor de 
las variables A,B,C usadas en la exposición del  que  sin que ello altere la estructura argumental, 
justificando la inversión del término más conocido.
44. Analíticos segundos 95a – 96a 15 (p.p. 414-421).
Véase  aquí  que,  como  planteé  al  comienzo,  quizá  el  tema  central  del  representante  de  los 
peripatéticos  es ofrecer un esquema, aún siendo general, de explicación “científica” que deje atrás  
las interpretaciones mitológicas que él capta incluso en el planteamiento, algo no extraño, de los  
pitagóricos donde el trueno es PARA infundir temor a los del Tártaro.
45.  Es de hacer notar (  el  tema de fondo es:  visión sobre “causalidad” en Aristóteles) que esa 
producción-generación en círculo, con lo que justificar el intercambio de los términos silogísticos,  
le permite (le obliga) distinguir entre la producción universal y la que ocurre la mayoría de las  
veces. Para las primeras el término medio (causa, principio inmediato), será universal y para las 
segundas  lo será la mayoría de las veces; y esto ahora veremos que está presente en la “solución”,  
si la hay, del bicondicional y en la contemplación de la explicación estadística.
46. Física, 176/79.
47.  Sabido  es  el  rechazo  de  Aristóteles  al  vacío,  por  ello  no  lo  considera  en  el  estudio  del  
movimiento que entiende como la alteración de la materia que es una como totalidad en el continuo 
del espacio y el tiempo. Física 216b 20-217b (259-263/144-147)
48. Física, 301/173.
Esta justificación dada por el  autor respecto a lo importante a considerar en el  estudio en este 
momento refleja otra vez es trasfondo de lo aquí tratado: las traducciones hechas de la obra de 
Aristóteles, el pensamiento del mismo y, con la terminología usada por Moravcsik, la semántica que 
sostiene respecto a “causalidad” porque si una “cosa” es algo extramental (y ya está exigiendo la  
existencia del motor inmóvil) entre, p.e., un flujo térmico positivo y otro negativo no existe ninguna 
contrariedad; así, esas categorías se aplican al lenguaje (predicados), sin embargo “causa”, “motor 
inmóvil” (…) en su filosofía no son lenguaje pero desde el punto de vista lógico-formal el término 
medio se pretende como garante causal del accidente color gris como contrario al blanco y al negro. 
49. “Ahora bien, el antes y el después son ante todo atributos de un lugar, y en virtud de su posición  
relativa.”, Aristóteles: Física 219a,15 (270/153).

https://books.google.com.ni/books?id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.ni/books?id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false


50. Concédase no explicitar aquí móvil y hablar de movimiento teniendo en cuenta la dynamis que 
supone la physis en Aristóteles.
51. Aristóteles: Física 219b,10 (272/154).
Nótese aquí como toma cuerpo el tiempo en la physis que permite seguir manteniendo a Aristóteles 
en el contexto clásico del continuum que de otro modo al no concederle entidad en sí mismo (219a: 
Luego es evidente que el tiempo no es un movimiento, pero no hay tiempo sin movimiento) cabría 
considerar  la  afirmación  de  Baruch  Brody  (“Toward  an  Aristotelian   Theory  of  Scientific 
Explanation”  p.  115 -aunque  respecto  a  la  explicación-)  de  una  lectura  actualizada  de  la  obra 
aristotélica. 
52. Aristóteles: Física 227a,10-30 (312-313/182-183).
53. Aunque mi interés puntual se centra en el par causalidad/explicación en Aristóteles, y para esto 
podría ser suficiente con las consideraciones temporales de Aristóteles, ya que ha planteado, como 
se recoge en la nota 49, que el antes y el después son primeramente atributos del lugar  y, sobre  
todo, por lo que atañe a las paradojas del espacio parece conveniente tener presente la indicación de  
que “… ante todo tenemos que tener presente que no habría surgido ninguna investigación sobre el  
lugar si no hubiese un movimiento relativo al lugar;…” (Física 211a,10. 235/124), es decir: como 
con el tiempo, el espacio no es movimiento pero sin él no habría lugar.
54. Lo continuo no tiene partes.
55. Aristóteles: Física 220a,5 (274/155).
56. Aristóteles: Física 219b,5/222a,10-222b (272, 282-284/154, 162-163).
57. Las comillas obedecen a las críticas hechas a Aristóteles sobre la no distinción  precisa entre 
causales y no. Si por naturaleza o por arte. Si hechos u otra cosa.
58. Aristóteles: Física 267b,25 (490/321).
59. Tarea que realiza Aristóteles en el comienzo del Libro IV de Física 208a-213a (221-245/113-
131).
60. Aristóteles: Física 233a, 10-25 (343-345/206-208).
Indicar aquí como curiosidad, por lo de hablar de la actualización de contextos, que la fortuna de  
que Torricelli  no pusiese en práctica su proyecto experimental sobre la presión hasta el  año de 
fallecimiento  de  Galileo  permitió  que  este  último  no  intentara  la  ejecución-publicación  de  su 
pensado experimento imposible de la Torre que habría “consagrado” los lugares naturales. 
61. Aristóteles: Física 208a, 10 (212/108).
62. Aristóteles: Física 210b, 20-25 (233-234/126).
Recurre aquí Aristóteles, para mantener, frente a lo dicho por Zenón, que el lugar primario de una 
cosa puede estar en otra como estado o afección, al ejemplo de la salud o del calor. Así la salud la 
sitúa en las “cosas” calientes y el calor en los “cuerpos”, pero bien: esas otras cosas y esos otros 
cuerpos ¿están en algunos otros lugares y, por tanto, son separables? 
63.  Según  la  sugerencia  del  traductor  de  la Física aquí  utilizada  (345,  13/208,  518)  ¿cómo 
argumentaría  Aristóteles  si  considerase el  hecho real  de que tanto la  Tortuga como Aquiles  se 
cansan al correr? Dicho de otra manera: es patente que se puede hablar de movimientos rápidos y 
lentos desde la comparación entre ambos y sin tener que recurrir a la explicación-causa, que no 
descripción,  de  por  qué  esto,  y  ya  que  Aristóteles  “reduce”  el  infinito  a  finito  para  evitar  las 
contradicciones esto implica que Aquiles alcanza a la Tortuga, pero es posible que Aquiles sea poco 
cuidadoso y corriendo en la misma ”línea” que el galápago contacte con él y ahora, imaginación, el  
contacto impulsa al quelonio más allá de la meta y a su vez se observa un pequeño retroceso en el  
correr de Aquiles (no voy a pensar en sentidos contrarios en el  movimiento).  Hechos: para los 
planteamientos aristotélicos pocos o ninguno, dos móviles distintos no pueden ocupar un mismo 
lugar al mismo tiempo (no simultaneidad, ni temporal -generación en ciclo- ni causal) pues el sitio 
es el límite del móvil. Se ha producido un accidente y “sanseacabó”, la próxima vez Aquiles será  
más cuidadoso.
64. Aristóteles: Física 208a, 35 (222/113).
65. Aristóteles: Física 208b, 20-25 (223/114). Analíticos segundos 79a, 5 (348).
66. Aristóteles: Analíticos segundos 94b, 35-95a, 5 (415).



67. Aristóteles: Analíticos segundos 98a, 35-99b, 10 (430-435).
68. Hay que tener aquí presente que las causas de Aristóteles,  en lo que a la Física se refiere,  
suponen jerarquía en la “acción” causal desde el concurso de las cuatro, de ahí que en buena medida 
la causa “primera” haya que pensarla como la eficiente moderna, que no la primera-teleológica de  
quien podría haber sido el octavo Sabio.
69. McCarthy, T.: “Discussion on an Aristotelian Model of Scientific Explanation”, Philosophy of  
Science, 44 (1977), 159-66. Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation  (Oxford University 
Press. New York, 1993), 128-136. La “Discussion…” se cita en la reimpresión de 1993.
70. McCarthy, T.: “Discussion …”, 128.
71. McCarthy, T.: “Discussion …”, 130.
72. Plutón “fue” planeta entre los años 1930 y 2006 de nuestra época.
73. McCarthy, T.: “Discussion …”, 132.
74. Brody: 1993 (1972), 119.
75. Puede parecer esta una posición de pragmatismo epistemológico, pero siendo atentos como a 
continuación se expone, no cabe ni en la filosofía del griego (pese a proceder del norte ¿bárbaro?) ni 
en  el  contexto  socio-cultural  que  exigía  como  mínimo,  pero  no  suficiente,  una  visión  del  
conocimiento  como  la  inaugurada  con  el  período  helenístico.  Se  puede  ver 
https://t38949.com/causas-razones-motivos/  (p.31).
76. Moravcsik, J.: What is Makes  Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia in  
Aristotle’ s  Physics.  A  Collections  of  Essays.  L.  Judson  ed.,  O.U.P.,  Oxford  1991.  Kindle  de 
Amazon, posición 670.
77. Rossi, Carlo: “¿Sostuvo Aristóteles una teoría de la explicación? Algunas observaciones acerca 
del alcance de la noción aristotélica de aitia”. KRITERION, Belo Horizonte, nº 149, Ago./2021, p. 
519-547.  
https://www.researchgate.net/publication/
367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_
OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'iti
a
78. Para las referencias uso la paginación de la publicación en KRITERION.
79. La indicación voy a hablar de la causalidad de Aristóteles.
80. ANNAS, J.: “Aristotle on Inefficient Causes”. Philosophical Quarterly 32, p.p. 311-326, 1982. 
81.  Recordar  que  recurrir  a  Aristóteles  y  el  azar  no  ofrece  muchas  perspectivas  dada  la  
indeterminación de las causa accidentales a, como se ha visto, que recurre Aristóteles con lo de “en 
la mayoría de los casos” junto a la “causalidad múltiple”.
Entre esos autores defensores de la interpretación recibida considera a J. Moravcsik que entiendo 
que debe de leerse con cuidado en este aspecto a la luz de las conclusiones que ha ofrecido este  
filósofo  en  lo  referido  al  intento  de  traer  al  presente  la  nociones  orientadas  a  “lo”  causal  del 
pensamiento aristotélico.
82.  No voy a hablar ni de Instrumentalismo ni de Constructivismo.

  

https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://t38949.com/causas-razones-motivos/


Referencias bibliográficas:

Annas, J.: “Aristotle on Inefficient Causes”. Philosophical Quarterly 32, p.p. 311-326, 1982. 
Aristóteles: Tratados  de  lógica  (Órganon)  II.  Editorial  Gredos,  S.A.,  Madrid,  España,  1988. 
(https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-
organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
Aristóteles:Física.  Editorial  Gredos,  S.A.,  Madrid,  España,  1995. 
http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf
Aristóteles:Metafísica. 
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-
aristoteles.pdf
Brody, B.A.: “Natural Kinds and Real Essences”, in The Journal of Philosophy, vol. LXIV, n.º 14, 
July 20, 1967, p.p.431-446.
Brody, B.A.: “Towards an Aristotelian Theory of Scientific Explanation”, in Philosophy of Science, 
39, 1972, p.p. 20-31.  Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation  (Oxford University Press. 
New York, 1993), 113-127.
Hempel,  C.  G.:  “Explanation  in  Science  and History”  in  R.G.  (ed.) Frontiers  of  Science  and  
Philosophy (London and Pittsburgh: Allen & Unwin and University of Pittsburgh Press 1962), 7-33.
Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 17-41. 
Hempel, C. G.:  Aspects of scientific explanation and other essays in the philosophy of science. 
New York: The Free Press,1965.
Hume,  D.:  Tratado  sobre  la  naturaleza  humana.  Ensayo  para  introducir  el  método  del  
razonamiento experimental en los asuntos morales (1737-1740). Editorial Tecnos, S.A., Madrid, 
España, 1988.
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-
naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf 
Mackie, J.L.: Causes and conditions, American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct., 1965), 
p.p. 245-264.
Reeditado  en  Causation  (p.p.  33-55):  edited  by  Ernest  Sosa  and  Michael  Tooley.   Publisher, 
Oxford ; New York : Oxford University Press, 1993.
McCarthy, T.:  “Discussion on an Aristotelian Model of Scientific Explanation”, Philosophy of  
Science, 44 (1977), 159-66. Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation  (Oxford University 
Press. New York, 1993), 128-136.
Moravcsik, J.: “Aristotle on Adequate Explanations”. Synthese, vol. 28, no. 1, 1974, pp. 3-17.
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations   0rEksz0OLA?  
loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&ut
m_source=rentalReceipt&utm_medium=email
Moravcsik, J.: What is Makes  Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia  in  
Aristotle’ s  Physics.  A Collections  of  Essays.  L.  Judson  ed.,  O.U.P.,  Oxford  1991.  (Kindle  de 
Amazon -Reimpresión 2000-).
Rossi, C.: “¿Sostuvo Aristóteles una teoría de la explicación? Algunas observaciones acerca del 
alcance de la noción aristotélica de aitia”. KRITERION, Belo Horizonte, nº 149, Ago./2021, p. 519-
547.  
https://www.researchgate.net/publication/
367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_
OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'iti
a
Sawesi, S.- Rashrash, M.- Dammann, O.: The Representation of Causality and Causation with 
Ontologies: A Systematic Literature Review.  Online Journal of Public Health Informatics, Vol. 14 
No. 1 (2022), (D.O.I.:https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577).

https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf


Sosa, E.-Tooley, M. (Ed.): Causation. Oxford University Press. Oxford,  New York,  1993.

  

     


