(PERMANENTE, CONTEXTUAL O AMBOS?

DE LO QUE NO SE PUEDE “PASAR*”
Pensando sobre algo que “podria” ser una contradiccién permanente en, al menos, la mayoria de las
vidas animales humanas como es la determinacion “vs.” indeterminacion, planteé que en ese juego
determinismo/indeterminismo, con independencia de la conclusion que expresé sobre ello, es
indispensable hablar de un “algo (causa, motivo, razén)” que impide “crecer” a esos animales, lo
que me condujo a centrarme en la nocion de causalidad, planteando al respecto: “en este caso desde
la investigacién puesta en marcha por D. Hume mas alld de lo hablado en su momento por
Aristételes'® sobre explicacion, causa y causacion.”.

No tomar en consideracion lo planteado por Aristoteles obedecié al acotamiento del tema en los
margenes de la actualidad, ademas de, por supuesto que para mi, por cuestiones laborales al oir
decir: voy a hablar de la causalidad de Aristételes, junto a las cuestiones teéricas implicitas en tal
idea-expresion, pues al escuchar esta intencion no dejaba de preguntarme ;de qué va a hablar?, y no
por dudar de la claridad que sobre el tema tuviese/n la/s persona/s que hacia/n tal aserto sino por
estar en mi la duda sobre si Aristoteles en algin momento y lugar trat6 sobre causalidad o, en el
mejor de los casos, asumio cierto principio de determinacién, y en cuanto que principio falto de
justificacién mas alla de la observacion ordinario-inmediata, para lo que se sirvi6 del concepto,
quiza no menos ambiguo, causa.

Si esto es asi, cuando planteo mis dudas estas surgen de entender causalidad como una relacion
entre lo que quepa significar como causa y lo que lo sea como efecto, siendo por ello que parece
una exigencia que exista interdefinicién entre causa y efecto lo que a su vez requiere no solo
presentar una serie de “causas” y de “efectos” sino lo mas importante: expresar el modo de relacién
dada entre ambas series, y es aqui donde se me antoja que Aristoteles no llega pues si se alega que
el tratamiento “causal” aristotélico remite a una conjugacion de factores causales poco es el avance,
en tanto que desde su distinciéon natural/artificial para lo primero (y principal puesto que de ello
surge lo segundo) todo factor es interno de manera que es imposible entender causalidad como esa
relacién causa-efecto (en esta primera consideracién amplia no pienso en el tema de la
simultaneidad causal) y de este modo es que cobre peso mi idea subyacente en lo arriba expuesto de
que Aristoteles utiliza el término, tal vez concepto, causa no para hablar de relaciones entre causas y
efectos sino, como luego se presentara, para tratar de elaborar una teoria, podria ser un esquema
general, sobre una explicacion adecuada de la “realidad” que se aleje de las interpretaciones
mitoldgicas.

LA IMPORTANCIA DE LOS CONTEXTOS

Con la finalidad de ahondar en esta sugerencia, bastante expandida desde la dltima parte del siglo
XX de la E.C. (Epoca Contemporanea) después del posicionamiento de las mecénicas no-
newtonianas, sobre el sentido del uso de causa en la obra aristotélica, tomo como referencia
principal el articulo, ya clasico (de este adjetivo diré algo después) también, de Julius M. E.
Moravcsik “Aristotle on Adequate Explanations” que comienza diciendo “There is a theory in
Aristotle that is popularly known as the doctrine of four causes. This paper is meant as a modest
beginning toward showing that the theory in question should not be construed in this manner.
Properly understood it is the Stagiritie’s account of what constitutes an adequate explanation.”
(Existe una teoria de Arist6teles que se conoce popularmente como la doctrina de las cuatro causas.
Este articulo pretende ser un modesto comienzo para mostrar que la teoria en cuestion no debe
interpretarse de esta manera. Bien entendido, el relato del Estagirita versa sobre lo que constituye
una explicacién adecuada)’.



Continua planteando que ese limite que se propone en el articulo hace que su analisis sobre la labor
de Aristoteles a este respecto se circunscriba al Libro II de la Fisica del fundador del Liceo®,
complementando esta acotacion de “modesto comienzo” con el argumento de que en esa parte del
tratamiento aristotélico no encuentra nada contrario a su idea de que Aristételes busca mds una
forma adecuada de explicacion que una teoria sobre las causas (aitia).

Leyendo este escrito de Moravcsik me parece captar mejor ese intento por mostrar que el trasfondo
del analisis del Griego se centra en mayor medida en el tema de la explicacién que en el estudio de
las posibles causas, aunque “estas” sean indispensables para la explicacion fisica, es decir la
explicacion de esa parte de la “ciencia” de los entes que contienen en si mismos el principio del
movimiento segun la conceptualizacion de Aristoteles.

Entre las coincidencias con el estudio de Moravcsik en la interpretacion que hago de este su trabajo
presente, la lectura la baso en cuando, por ejemplo, trata de mostrar (Moravcsik, 1974, p.2) lo
inadecuado de las criticas a Aristoteles por confundir explicaciones causales y no causales, que lo
hace presentando la explicacion de la causalidad (causality) como problema filos6fico por
excelencia, pero no obstante podria centrarse desde ya, (aunque su intencion pretenda ser modesta)
en marcar las diferencias del contexto histérico sobre la nocién de causalidad o causacion, si bien es
cierto que al menos indirectamente algo insintia al decir sobre la relevancia para un lector
contemporaneo de un tema sobre la explicacién adecuada®.

Reafirmando ese su proposito de comenzar una nueva linea para leer la Fisica de Aristoteles, donde
pensar en explicacion es hacerlo también en causa, el término griego a utilizar es el de aitia/aition,
lo que exige un especial cuidado (se vera por qué) y de ahi la afirmacién inicial de Moravcsik de
que no hay nada concreto que se muestre contrario a lo que él propone, y también su llamada de
atencion a lo largo del articulo sobre que no esta del todo claro que Aristoteles se refiera a causa/s y
no a explicacién (explanation), por esto parece pertinente presentar ya algunos de los finales del
analisis de Moravcsik “The difficulty of arriving at a clear interpretation of Aristotle’s view a of
this type of aitia is a reflexion of the difficulty of giving a clear account of what was Aristotle’s
semantics for indefinite noun frases. What would be the exact Aristotelian’s relation between the
denotation range of “a sculptor” and “Polyclitus”?” (Llegar a una interpretacién clara de las
opiniones de Aristdteles sobre este tipo de aitia es un reflejo de la dificultad de dar una explicacion
nitida de cudl era la semantica de Arist6teles para los sintagmas nominales indefinidos. ¢Cuél seria
la relacion aristotélica exacta entre el rango de denotacion de "un escultor" y "Policleto"?)
(Moravcsik,1974, p. 14).

Tomo este ejemplo de la dificultad presentada por Moravcsik para volver a referirme al posible
esquema general de explicacion en el trabajo de Aristoteles, pues aceptar el sintagma “un escultor
esculpe” no implica a Policleto esculpiendo (se dira algo de la silogistica aristotélica), y asi como
Julius Moravcsik hablé de un modesto comienzo cincuenta afios después sigue estando presente,
como no podia ser de otro modo siendo filoso6fico, ese “doble” problema genuino de la explicacion
y explicar la causalidad.

Segun lo indicado por €él, desde la primera pagina del articulo en cuestion ( Moravcsik, 1974), para
comprender la teoria aristotélica de la aitia hay que ver el problema cuya solucion intenta abordar
dicha teoria. Para esto indica Julius que la pista se encuentra en el capitulo 7 del libro II de la
Fisica® al escribir Aristdteles que las causas existen porque asi lo indican los modos de entender el
<<por qué >> de las cosas, ejemplificando que en matematica una definicién puede ser una
explicacion, o bien una intencién puede ser la explicaciéon de una accién volitiva®,

Con esto si que se aprecian dos cosas: la primera, ya referida, que la causa se hace “depender” de la
explicacion y, la otra, que hay distintos modos de explicacion. Tal como lo redacta el del Liceo
pareceria legitimo reducir todos los tipos posibles a explicaciones causales (y la causa seria la
definicion o la intencién), pero no es tan sencillo, de ahi que luego se vea algo de como Aristételes
tiene que “jugar” con “la causa”, por ello que acertadamente, y en conjuncion con la segunda
cuestion resaltada, interprete Moravcsik que hay distintos modos de responder al por qué (explicar)
atendiendo algunos a factores causales y otros no’, pero aquellos que si lo fueran exigirian, sin
anticipar el resultado al que se pueda llegar, un tratamiento exhaustivo sobre causalidad aunque, en



cualquier caso, parece imposible escapar a los problemas encontrados por Aristoteles, y otros antes
que él, pues esa explicacion psicoldgica sigue apareciendo como una dificultad pese a disponer de
tecnologia que permite detectar problemas y “resolverlos”, es decir: en el fondo el problema es el de
explicar la “propia causalidad”, pues se pueden tener “explicaciones” con finalidades, definiciones,
razonamientos... pero lo de causa aqui es lo que realmente le gener6 problemas, en este caso, a
Arist6teles pues aunque concluyd el capitulo 7 la Fisica® concretando “sus” cuatro causas “basicas”
lo hace mostrando dos cuestiones primordiales, a saber: 1) Parece que da pie a la nocion clasica de
causalidad cuando escribe “Las causas de la generacion se suelen investigar preguntando: ;qué se
origina de qué?, ;cudl es primariamente el agente o el paciente?, y asi sucesivamente.”” con la que
no parece muy satisfecho pues, continda: 2) “Pero los principios que mueven fisicamente son dos”.
Y uno no es fisico, pues no tiene en si el principio del movimiento; tal es lo que mueve sin ser
movido, como en el caso de lo que es totalmente inmovil y lo primero de todas las cosas, lo cual es
también la esencia y la forma, pues es el fin y el para qué.”.

Este fragmento es la expresion del problema para una posible teoria de la causalidad en Aristételes
ya que parte asumiendo aquel principio de causalidad que, como comenté D. Hume en la seccion 111
de la parte III del Libro I de su Tratado sobre la naturaleza humana...', sin ninguna justificacién
admite que todo lo que comienza a existir obedece a una causa.

Aqui si cabe ya pensar en contextos historicos distintos pues podria imaginarse'" que Aristdteles al
referir a la causa ultima toma cuenta de que, atn en el plano de la explicacion que le ocupa, una
explicacion fisica es dificil aceptarse desde un origen no fisico y fruto de ello parece que es su
recurso a la distincion per-se/per-accidens aplicada a las causas'.

Con esto pretende salvar la “ciencia” de lo que tiene en si mismo el principio del movimiento (la
Fisica) frente a los razonamientos 16gicos de Parménides y de Zendn, sobre todo de este tltimo por
las consecuencias a que llega su analisis del tiempo y el espacio, sobre todo el segundo. Luego se
vera (ya lo anticipé pero por “otro” -problema-) como Aristoteles, en Analiticos, entiende y usa la
l6gica para estos menesteres de la explicacion recurriendo a la nocion aitia, y de momento lo que si
me parece claro es la importancia de los contextos historicos pues tras su oposicion a lo hecho por
Zenon el Eleata lo que subyace es que en una especie de reduccion al absurdo, lo que se entiende
como aceptable en esos origenes del pensamiento filoséfico', frente a lo cadtico que deberia ser el
“mundo volitivo de los dioses” no se “observaba” tanto desorden, de manera que frente a lo anterior
comienza a imponerse el Logos (la inconsistencia de lo mitico y el mundo, o excluye lo mitico o la
“solucién” es la epictirea de la no injerencia en lo mundano) de forma que la justificaciéon de El
SER ES Y EL NO SER NO ES (su “equivalente” heraclideo seria similar) la seguimos usando en
mucha de nuestra cotidianeidad, pero la grandeza de la no cotidianeidad, de lo especifico, de lo
“preciso”, de la ciencia es el cuestionarse a si misma pues dado que es el resultado de un quehacer
humano, es el modo en que puede sobrevivir adaptindose a las modificaciones, y estas (las
modificaciones que afectan a lo clasico frente a lo postmoderno) aparecen cuando las paralelas
pasan de postulado a teorema, pero no hay que confundirse: esto se hace al mostrarse que no hay
“ente y no ente” en aceptar geometrias no euclideas frente/junto a la primera, jcon lo bien que le
han venido estas ultimas a los vuelos espaciales y a los ordenadores cuanticos!, nos ponemos
finalizando el siglo XVIII y comenzando el XIX de E.C., asumiendo incluso las limitaciones del
propio gato de Schrédinger pues tal fendmeno depende del tamafio de la caja.

Uno de los aspectos basicos que extraigo de cuando alguien propone la revision de un clasico es el
aprendizaje, para al menos caer en la cuenta de la importancia de ser reflexivo sobre el lenguaje
utilizado en cada momento que, por ejemplo, se va por la calle y se oye a alguien pedir a su
acompafante “explicame eso” y se piensa: esa persona es como Aristoteles, quiere explicaciones de
todo; o cuando se acude al servicio educativo o de salud y al salir del primero se cae en la calle y se
piensa: eso fue por la inercia, asi aparece en la primera ley de Newton. Al hacerse dafio es que se
dirige al segundo de los servicios y se sale convencido de que la causa del mal sufrido ha sido un
despiste, pues el profesional que alli estaba no revisé la presién arterial, ni el estado de la visién,
ni...



Otro enriquecimiento junto con el anterior es captar como antiguos temas siguen vigentes y ello
puede ser indicativo (recuérdense la palabras de Hume antes citadas al respecto) de que a lo mejor
se esta ante un pseudoproblema generado por una propuesta no justificada. En este caso me refiero
a las nociones de causa y la correspondiente de causalidad, de manera que si Aristoteles en su
momento tuvo dificultades con ellas (aunque solo fuese en la medida de su indispensabilidad para
desarrollar la idea de explicacion por él al menos pergefiada) no esta del todo claro que hayan
podido superarse.

FILOSOFIA ? CIENCIA (“aplicada”)

El pasado afo 2022, en el Online Journal of Public Health Informatics, Vol. 14 No. 1 (2022)
(D.O.1.:https://doi.org/10.5210/0jphi.v14i1.12577), se public6 el articulo titulado “The
Representation of Causality and Causation with Ontologies: A Systematic Literature Review” que
trata sobre la revision de la literatura existente, desde comienzos de la década de los anos 70 del
pasado siglo, referida a las nociones de causa y causalidad intentando buscar propuestas
homogéneas respecto al tema y que en ese sentido fuesen clarificadoras, anticipando que tal
busqueda fue infructuosa.

Comienza esta investigacion distinguiendo entre causalidad y causacion'® de manera que se
entiende por causalidad (Causality) el concepto general que hace referencia a las relaciones
(relacion causal de “conexion necesaria”) entre entidades de modo que siendo causa y efecto dos de
éstas al establecerse dicha relacion la causa esta implicada en la aparicion de efecto.

La amplitud de esta caracterizacion muestra la complejidad que supone hablar de causalidad pues,
de acuerdo con ella, se puede considerar el circuito eléctrico y la casa (ejemplo estandar que
condujo a J.L.. Mackie a introducir la distincién entre causas y condiciones)' como entidades y, si
parece mas adecuado, el cortocircuito y la casa. Pero ya tampoco es la casa sino el cortocircuito y
los muebles de la casa, que si se sigue también desaparecen estos ultimos y, en el mejor de los
casos, lo que resta es un proceso de combustion, algo que esta ocurriendo: un hecho. Sin darme
cuenta he pasado de entidades, con una pretendida relacion, a unos procesos y unos hechos pues
iporqué el circuito eléctrico se ha roto -cortado-?, hay veces que se ha producido un cortocircuito
en mi hogar pero no ha sido necesaria la extincion de ningunas llamas, ni en el lugar del corte del
circuito ni en ningun otro sitio del inmueble. A ver si el concepto de causacion (causation) me ayuda
a salir de esta perplejidad.

El articulo que tengo delante sigue planteando que causacion es el proceso que conecta causas con
sus efectos siendo causas los eventos antecedentes a los efectos en los procesos causales y efectos el
resultado de tales procesos'®. Queria yo buscar una ayuda para entrever porqué se produce un
cortocircuito (de momento transigiria en no distinguir entre cuando se produce combustion de
elementos ajenos al circuito y cuando no) y lo mas que llego a captar es que causalidad apela a
relaciones entre elementos del proceso que significa causacion, es decir: que causalidad es algo
genérico mientras que causacién es un proceso concreto en cuanto que hay un resultado para poder
hablar de proceso (parece que a continuacion procederia la causalidad para intentar dar cuenta de
ese proceso y ya se veria qué ocurre), algo similar a cuando planteamos el concepto relacional
paternidad a partir del cual concluimos que si Vellido Dolfos fue hijo de Dolfos Vellido entonces
este ultimo guardaba una relacion de paternidad con Vellido Dolfos.

Se vera qué decir de esta distincion respecto a Aristoteles pero para mi asombre respecto al
cortocircuito eléctrico poco ha supuesto esta matizaciéon, pues me consta que esa ruptura del
circuito es un hecho, pero esto es contrafactico pues, por ejemplo, aparentemente puedo captar un
medio que conecta dos “puntos” pero si tal conexion existe (sea eléctrica en este caso) para poder
hablar de cortocircuito no puede darse ningun circuito (conexién), ¢y ahora qué hago?", pues un no
circuito no es ninguna conexion-relacion (no se haga trampa: la suspension de emision eléctrica
para realizar tareas de mantenimiento no es un cortocircuito, pues el circuito eléctrico no es el
“hardware” sino el “software”); ¢Son el cortocircuito y el incendio del mobiliario dos procesos
distintos?. Solo con esto tengo que cabe, podria decirse incluso que es muy conveniente, puntualizar



https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719

entre causalidad y causacién pero ante la sospecha de llegar a un mismo “callejon sin salida” parece
adecuado seguir el desarrollo de la distincion en la linea abordada desde el uso biomédico.

La utilidad que pueda tener el posible conocimiento de la causalidad, si bien ha sido uno de los
aspectos mas demandados por la ciencia de todos los tiempos, es decir: desde que el conocimiento
elaborado ha dejado de ser un objeto contemplativo, es que tal conocimiento permita hacer
inferencias (causales) y esta exigencia, si cabe, ha sido mas urgente en el campo de la medicina y
con mayor especificidad en la parcela de la biomedicina, pero esto depende de la validez del
conocimiento de la naturaleza de los pretendidos fendmenos causales, de ahi que la tarea
emprendida en esta investigacion desde este “rincén” de la ciencia se focalice en la naturaleza y no
en la inferencia causales.

Para este trabajo de revision de la literatura sobre causalidad, entre los criterios de inclusion uno de
ellos ha sido el de excluir trabajos sobre causalidad con ontologia (representacion) de fuera del
ambito biomédico®.

Dentro de este tltimo la situacion de partida que justifica la investigacién es que los epidemiélogos
no comparten la misma nocioén de causa pero hay mas: muchos estudios causales en el “paradigma”
de las ciencias de la salud han hechos sin6nimos los términos causalidad, causacion y causa-efecto,
ello por prescindir de una caracterizacion de la naturaleza causal, definir de modo inconsistente
estos términos o, peor, prescindir totalmente de definiciones®.

Dije que ocuparse por la inferencia causal requiere del conocimiento de la naturaleza causal, que
por ello la biomedicina se centra en un primer momento en intentar clarificar la naturaleza causal
pero no es menos cierto que, como parte integrante de la ciencia, el uso del método cientifico exige
la contrastacion experimental y la experimentacién descansa sobre la inferencia causal, por lo que la
situacion se complica un poco mas y es asi que la biomedicina en un intento por traer algo de luz a
esta escena se une a la ciencia de la informacién para responder a dos cuestiones: 1) ;Cémo se
conceptualizan (definen, describen y representan) la causalidad y la causacion en las publicaciones
de ciencias de la salud que utilizan la ontologia como herramienta de representacion? 2) ¢Existen
marcos bien desarrollados que podrian usarse para construir una ontologia de la causalidad?

Aqui la nocién clave para esta tarea es la de ontologia. Tan clave que todo el pensamiento filos6fico
(no solo el del lado de aca del mundo sino que, si se hace caso a Aristételes cuando escribe en
Metafisica: “Por eso también el que ama los mitos es en cierto modo filésofo; pues el mito se
compone de elementos maravillosos”®’), toda forma de pensamiento “dltimo” ha tratado de
justificar la existencia de correlaciones entre nuestra interpretacion de una hipotética realidad
extramental y los elementos y relaciones que entre ellos se dan, siendo plurales los elementos-
entidades si se tienen que establecer relaciones ontoldgicas entre ellos.

Es aqui donde la ciencia de la informacion, incluida la computacion, le tiende la mano a la
biomédica importando la nocién de ontologia desde la filosofia, pero en ese trasvase se pasa de la
btisqueda de entidades extramentales a entidades semanticas (significados) y no obstante, ello,
permite una conexion mas precisa con buena parte de la filosofia del siglo XX de la E.C., aquella
vinculada al lenguaje, la l16gica y la ciencia. En cualquier caso este cambio es acorde con el criterio
de inclusion en la investigacion solo de trabajos sobre las causas en el ambito biomédico y también
con la situacién de partida de la falta de precisién y acuerdo en cuanto al uso de los conceptos clave
por la comunidad biomédica, todo esto recogido en las dos cuestiones que perfilan la investigacién
que se considera. Si este cambio es util para la consecucion de los objetivos que persiguen las
ciencias de la salud ello supondria un gran logro, primero para esa parte de la ciencia pero, ademas,
seria de gran utilidad para los estudios generales sobres las causas y con ello también para ese
problema que siempre ha caracterizado a la Filosofia como es el ontolégico®, el caso es que con
este vuelco la ontologia con la que se pretende representar causalidad y causacion aparece como
una semantica formal de modo que “the term has been adopted as the name for formal systems that
provide definitions of entities in a given domain and allow informaticians to represent data and their
interrelations semantically. In this way, ontologies can be used by computing algorithms to facilitate
searching, querying, and/or reasoning about the data [5].Ontologies describe reality using logical
expression as well as plain English without the need to rely on human interpretations that are



oftentimes very ambiguous. These descriptions allow information sharing between computer
systems as well as humans to better understand the intended meaning of classes and properties
within the framework, thus enabling knowledge reusability, integrability, and interoperability [6].
(el término se ha adoptado como el nombre de los sistemas formales que proporcionan definiciones
de entidades en un dominio determinado y permiten a los informaticos representar semanticamente
los datos y sus interrelaciones. De esta manera, las ontologias pueden ser utilizadas por algoritmos
informaticos para facilitar la busqueda, consulta y/o razonamiento sobre los datos. Las ontologias
describen la realidad utilizando expresiones légicas y un lenguaje sencillo sin la necesidad de
depender de interpretaciones humanas que a menudo son muy ambiguas. Estas descripciones
permiten el intercambio de informacién entre sistemas informaticos y humanos para comprender
mejor el significado previsto de las clases y propiedades dentro del marco, lo que permite la
reutilizacion, integrabilidad e interoperabilidad del conocimiento).*

Dicho lo anterior respecto a la posible, deseada, utilidad de la investigacion sobre la naturaleza
causal para los logros biomédicos, el modo de desarrollo ideado desde la reconsideracion de la
ontologia por parte de la biomedicina de la mano de la ciencia de la informacién, lejos de ser
novedoso es, como insinué lineas atras y con todas las cautelas que se puedan adoptar y
considerando el distinto referente temporal, grosso modo, volver al atomismo l6gico, en cuanto a
entender que la ciencia biomédica pretende ocuparse de “hechos” referidos por una estructura
sintactica a partir de la cual se genera una dimensién semantica con el objetivo de hacer fluir la
informacion precisa -en este caso sobre causalidad-*, sin considerar en su justa medida, y por el
afan -aunque no despreciable- de centrarse en el mundo de la biologia médica, las criticas
contenidas en las Investigaciones filosdficas de L. Wittgenstein® a tal concepcion filoséfica,
consistiendo, basicamente, estas alegaciones al atomismo en que el lenguaje no puede reflejar la
estructura del “mundo”. Para sostener esta conclusion sefialo solo las observaciones 103, 104, 114y
116 de las Investigaciones filosoficas.

Como en cualquier caso la pretension del estudio es mostrar claves necesarias para avanzar en la
determinacion de la adecuacion o no del pensamiento causal a la labor cientifica (los
epidemiologos, por ejemplo, buscan microorganismos y mejunjes -como refiere Antonio Damasio a
los virus- y no términos lingiliisticos o conceptos) en general y biomédica en particular, la
componente pragmatica de la ciencia permite, con la experimentaciéon por medio aunque esta
dependa de la inferencia causal -la salva el resultado pues la posible invalidez hay que buscarla en
la inferencia y no en los “hechos”, los cuales pueden servir para elaborar una nueva hipétesis de
investigacion-, junto a Investigaciones filosdficas “puentear” el positivismo logico o, “lo que es lo
mismo”, el fracaso del verificacionismo para llegar, a través de la naturalizacién de la
epistemologia, al pragmatismo que refleja “Although, causal relationship between exposure to
radiation and breast cancer is firmly established, not every person with breast cancer has been
exposed to radiation. Therefore, building an ontology-based application, such as a clinical decision
support system (CDSS) based on this expression, might exclude the diagnosis of breast cancer if the
patient hadn't been exposed to radiation. A mismatch between the intended meaning and the formal
model would lead to an unreliable automated reasoner.”

(Aunque la relacion causal entre la exposicion a la radiacion y el cancer de mama esta firmemente
establecida, no todas las personas con cancer de mama han estado expuestas a la radiacion. Por lo
tanto, crear una aplicacion basada en ontologia, como un sistema de apoyo a la decision clinica
(CDSS) basado en esta expresion, podria excluir el diagndstico de cancer de mama si la paciente no
hubiera estado expuesta a la radiacion. Una discrepancia entre el significado pretendido y el modelo
formal daria lugar a un razonador automatizado poco fiable.)®.

Esta “conclusion” es otra forma de presentar la cuestion global, con la importancia extrema que
tiene en el mundo de las ciencias de la salud, partiendo de la necesidad de disponer de un
conocimiento preciso sobre la naturaleza de lo causal para concluir con la imposibilidad de
aplicaciones validas desde este conocimiento, pero por lo inmediatamente dicho la inferencia causal
conduce a las experimentaciones posibles que justifiquen la decisién clinica. Todo esto sintetizado
en que “los actuales lenguajes ontologicos no dan cabida a la nocion de probabilidad en sus



modelos” pues los elementos de estas estructuras semanticas (enunciados) son binarios (0,1), y los
modelos que tratan de superar esta limitacion, cuando menos, se encuentran con el problema de la
medicién cuantica (la sombra que se escapa). Adviértase que aqui se habla solo de modelos causales
probabilisticos, asi que en este nivel no conviene, de momento, hablar de “naturaleza probabilistica
de la causalidad” pero si retomar la nota 23 para incidir en que este estudio biomédico muestra las
complejidades que al tratar del lenguaje ha encontrado la filosofia analitica en general y en este caso
el “segundo Wittgenstein” en particular al sefialar que la complejidad del lenguaje requiere ir mas
alla del nivel semantico y asi retomo parte de la también nota 18 para sefialar que muy
probablemente (entiéndase este término desde cierto aire de familia con posiblemente, a lo mejor,
...) aunque Wittgenstein, mejor: su obra, no hubiese existido los tres autores de “The
Representation of Causality and Causation with Ontologies: A Systematic Literature Review”
habrian llegado a las mismas conclusiones que han planteado pero han comenzado con las mismas
cuestiones que Wittgenstein ¢el significado como lo refiero?, a su vez nadie resultaria extrafiado de
que estar vivo refleja el valor de esta circunstancia tal que en aras de mejores aplicaciones
biomédicas no se desista de intentar-querer ir mas alla de las representaciones de la causalidad-
causacién actuales, dicho en palabras de Hume (nota 10): “Es una maxima general en filosofia que
todo lo que empieza a existir debe tener una causa de su existencia ... Pero si examinamos esta
maxima segun la idea de conocimiento antes explicada, descubriremos que no hay rastro alguno de
una tal certeza intuitiva; por el contrario, hallaremos que su naturaleza es por completo extrafia a
ese tipo de conviccién.”*

Traiganse también aqui las palabras arriba expuestas por Moravcsik sobre la posible semantica
aristotélica respecto a los sintagmas nominales indefinidos y que en este momento llevan a repensar
sobre “lo” causal de manera que si bien una de las expectativas de “The Representation of
Causality and Causation with...” pasaban por poder indicar, para investigaciones causales futuras,
las condiciones a satisfacer para construir lenguajes ontoldgicos operativos, y observando las
conclusiones presentadas en la tabla 4 del estudio (p. 21) se capta que, como indic6 Hume, no se
esta dispuesto a abandonar la idea de “causalidad” siendo esto algo significativo con la quiza
imposible representacion de “la” causalidad probabilistica.

En este escenario es que cobra sentido el contexto cultural aristotélico (arranco de la nota 4) para
aceptar la interpretacion de Moravcsik de entender el pensamiento de Aristoteles sobre las causas
(aitia) pues, en Moravcsik “2000” (posicion 477-479)¥, quince afios después, “blinda” el
pensamiento Aristotélico con la coraza del “realismo” tal que carece de sentido plantear una
diferencia entre las “cosas” y las “manifestaciones” de estas y también lo aparta de las criticas de
Hume a los poderes causales ocultos o potencialidades, tendiendo asi a apoyar su interpretacion de
la importancia de la explicacion desde la inteligibilidad de la “Realidad”.

Hecho asi, bastante que se antoja imposible atribuir una preocupacién profunda de Aristoteles por la
causalidad quedando expedito, a la vez que necesario, el campo de la explicacion adecuada y siendo
aqui que toma relevancia el articulo de J. Moravcsik 1974, pues si de manera explicita no se habia
puesto el acento en el estudio preciso de “la” causalidad en Arist6teles, con el paréntesis de lo hecho
por Hume en su momento pero que se centr6 en mostrar la inadecuacion de los presupuestos del
Griego, ahora si que no parece que lo del maestro de Alejandro Magno en el campo de la
causalidad tuviese mucho mas recorrido.

Retomo lo indicado en la nota 2, y en el parrafo a que ella se refiere, para tomar conciencia de que
el articulo de Moravcsik 1974 surge en un entorno en el que aun se esta polemizando sobre los
matices respecto a la explicacién, desde el modelo Nomolégico-Deductivo y la propuesta de la
explicacion como inferencia estadistica, presentados por Hempel®, expresion ello de la “puesta en
tela de juicio” de la Concepcion Heredada en general y en este caso con el tema de la explicacion
cientifica en particular (inconmensurabilidad de teorias, toma en consideracién del anarquismo
metodoldgico ...) propiciandose otra discusion sobre la posibilidad o no de encontrar en Aristoteles
una teoria sobre la explicacion adecuada.

Dicho de otra manera: con, de momento, independencia de la consideracion de la causalidad en
Aristételes, en 1967 aparece publicado en The Journal of Philosophy el articulo de B.A. Brody



“Natural Kinds and Real Essences”* donde comienza planteando cuestiones basicas para el estudio
de una posible teoria de la explicacion en Aristoteles, explicacién de la Physis, siendo que se fija en
lo dicho por el Estagirita respecto al cambio en general que le obliga a analizar la nocién de
sustancia, y el recurso de Brody es buscar algtin paralelismo “actual” referente a ese término
fijandose en los principios del idealismo trascendental para concluir que en ambos autores hay
afinidad, desde la diferencia, en cuanto a ver la sustancia como sujeto de predicacion.

Dicho asi, se esta gestando un nuevo intento de analizar la teoria de la explicacién en Aristoteles y
muy pocos afios después se presenta ese hacer incidencia en analizar “lo asumido” sobre causalidad
en el mismo autor pero junto a esto también es llamativo, como dije antes, que el Moravcsik que
profundiza en la explicacion aristotélica intente alejar a este, mediante el “realismo” de la distincién
kantiana. Por ello desde este mismo momento, con posterioridad se detallara, hay que ser
exquisitamente cuidadoso en el uso de los términos lingiiisticos, lo que es importante para “opinar”
si lo que va presentando Moravcsik sobre la traduccion-interpretacion, o uso, del término aitia es
aceptable o no.

Puntualizo: recordando lo dicho sobre el Moravcsik que abordara la pertinencia o no de una teoria
explicativa de Aristoteles, el intento de Brody en este momento vale como arranque a lo que el
mismo Julius llamaba en su articulo del 74 novedoso sobre la interpretacion de “lo causal”, pero de
momento esta Baruch reinterpretando en pensamiento aristotélico sobre la explicacién desde la
critica al tratamiento de la explicacion dado por Hempel hasta ese momento, mas en concreto al
“Hempel del 65”.

Inicia Brody su articulo “Towards an Aristotelian Theory of Scientific Explanation indicando
que va a tratar sobre ciertas objeciones al modelo de explicacion cientifica de Cobertura Legal,
yendo mas alla al plantear que en la tarea de Aristoteles sobre explicacion se encuentran ya
presentes estos inconvenientes pero, que a su vez, se muestran ya las soluciones aunque estas
requieren de las nociones de causalidad no humeana y de propiedades esenciales (el resaltado es
mio).

Paro su exposicion para matizar que aunque parezca que apela a la causalidad para presentarla
como factor clave en la teoria de la explicacién adecuada en Aristdteles, el hecho de adjetivar
(predicar) la causalidad indica, cuando menos, que no se trata de las mismas deficiencias que
podrian darse en el modelo de cobertura legal, pues la propia inferencia estadistica en algunas
formas recurre a la cobertura legal. En este sentido el pensamiento de Aristoteles no es el mismo
que el que surge con la postmodernidad humeana (los dos principios indispensables e
irreconciliables), por ello el recurrir al esencialismo y, en esa linea, al realismo de entrecomillado
que propondra Moravcsik, pero el caracter estadistico que, en el mejor de los casos, pueda tener la
explicacion de un fendmeno no tiene por qué ser una accidentalidad respecto a ninguna sustancia.
En esa primera interpretacion del asunto que le (Brody) ocupa manifiesta que es consciente de las
objeciones que se esgrimen, tanto desde la epistemologia como desde la metodologia cientifica, al
recurrir a esas nociones de causas y esencias pero que ello se debe a una mala interpretacion de
dichos términos.

El eje vertebrador de la disputa que se genera desde el intento de mostrar ese error en el uso
terminologico sera el de la fundamentacién de esos principios (causas y esencias) pero, en la
segunda parte de esa década (70), surgira algtn intento de clarificar que incluso ain careciendo de
fundamento, asumir esa causa y esencias no permiten construir una teoria adecuada de la
explicacion, y en este caso puesta en el trabajo de Aristoteles.

Retomo el trabajo concreto de Brody expuesto en este articulo, que pasa por encontrar los posibles
fallos de la propuesta de explicacién de Hempel hasta esos momentos, aunque como dije, desde su
ensayo del 67, Baruch muestra su insatisfaccion con la propuesta de explicaciéon estadistica que
comienza cuando en el 62, paginas 18-24 de su “Explanation in Science and History”, Hempel
analiza-compara la explicacion nomologico-deductiva y la probabilistica pero sobre todo cuando en
Hempel 65 (p.p. 381-383) muestra que en la explicacion individual inductivo-estadistica se produce
una ambigiiedad en la medida en que, de momento lo digo de un modo simple y genérico (inexacto)
de un mismo antecedente se concluyen dos consecuentes contradictorios y, reclama Brody, ello

9530



exige un criterio para decidir cual de las dos explicaciones es la adecuada y aqui el término (lo usa
Brody) adecuada da mucho de si, como diria Zubiri de la Realidad.

Plantea este problema (Brody, 1972, p.113) presentando el caso de combinaciones quimicas como si
una primera explicacion fuese una descripcion de la proporcion en que se unen algunos elementos,
para concluir con con un enunciado respecto al modo de combinacion de dos de los tres elementos
que aparecen en el explanans. Asi muestra un esquema nomologico-deductivo (de cobertura legal)
que cumple con los requisitos propuestos por Hempel (adecuacién légica y empirica) pero que
Baruch entiende como no explicativo: meramente descriptivo por lo que para explicar recurre al uso
de las teorias quimicas de la estructura atomica de los elementos y la de la union quimica (siguiendo
las directrices aristotélicas para conocer) intentando dar cuenta de porqué las proporciones en la
combinacion son las que se miden (adecuacién empirica). Aun asi rechaza (p. 114) este modelo de
cobertura legal al encontrar que si el segundo intento (uso de dos teorias) es mejor que el primero
(descripcién) nunca habra una explicacion de por qué esa estructura o, en su caso porqué “eso” que
hace que esa estructura que... (0jo aqui con la causalidad). Lo que, al menos para mi, es llamativo
es que este primer problema que él (impulsor del esencialismo) refiere del modelo de cobertura, “es
decir del modelo de cobertura de Hempel”, sea debido a que parte de algunas cuestiones
misteriosas. Entiendo que queda mas neutral su valoracion si la limita, como hace a continuacion en
la misma pagina, al interrogante “Or to put the question another way, why should laws that explain
more explain better?” (O, para decirlo de otra manera, ¢por qué las leyes que explican mas deberian
explicar mejor?). Mas no es un operador, es un comparativo al igual que ocurre con mejor y si la
propuesta de Hempel no explicita un criterio para decidir cual es la explicacién adecuada, si que
asume que la ciencia no funciona (puede funcionar) solo con explicaciones construidas desde la
cobertura con leyes universales, de ahi la importancia de la inferencia estadistica inductiva, por
problematica que sea que podria también pasar que no es que ese tipo de pensamiento sea
“problematico”, sino que “es como es”.

Pese a todo no tiene Hempel ningtin problema en afirmar respecto a la argumentacion deductiva,
sea nomologica o estadistica, que ese esquema inferencial es relacional queriendo asi expresar que
lo tnico que indica es que de esas premisas se sigue logicamente esa conclusion, sea de modo
necesario o de modo certero™.

Continta Brody presentando el segundo problema que quiere tratar y es el de como explicar eventos
particulares, para ello presenta los comportamientos derivables de la ley de Avogrado® y aunque él
lo denomina un segundo problema en el modelo de cobertura la conclusion a la que llega sugiere
que es el mismo: los diferentes grados de poder explicativo de las inferencias realizadas™.

Asi como Brody planteé que las criticas a su propuesta de explicacion desde el esencialismo y la
causalidad no humeana se debian a una interpretacion inadecuada de esos términos, para el
problema que €l sefiala aqui a la propuesta hempeliana del modelo de cobertura, bien sea del modo
nomoldgico-deductivo bien lo sea con leyes y generalizaciones estadisticas, ya desde el afio 65,
analizando la explicacién inductivo-estadistica, Hempel plantea que en este segundo tipo de
explicacion la conclusion contiene algtn cualificador modal: “Those words clearly must be taken to
indicate that on the evidence provided by the explanans, or relative to that evidence, the
explanandum is practically certain or very likely” (Esos términos claramente deben interpretarse en
el sentido de que, segun la evidencia proporcionada por los explanans, o en relacién con esa
evidencia, el explanandum es practicamente seguro o muy probable)* y llega aqui desde que en el
62, habiendo comenzado con Oppenheim en el 48, hablando de explicacion en ciencia y en historia
se fija en la explicacion nomolégico-deductiva de eventos particulares. Parte tomando como caso
real la descripcion hecha por J. Dewey en 1910 sobre su observacion en la tarea de fregar loza
(cuénta aportacion de la cocina: el bafio de Maria, la tetera de J. Watt, el movimiento browniano, el
fregalozas manual de Dewey ...) para concluir que “An explanation of a particular event is often
conceived as specifying its cause, or causes. ...Accordingly, in the context of explanation, a cause
must be allowed to consist in a more or less complex set of particular circumstances ...causal
explanation is deductive-nomological in character. (However, the customary formulations of causal
and other explanations often do not explicitly specify all the relevant laws and particular facts...)”



(A menudo se concibe que una explicacion de un suceso particular especifica su causa o causas. ...
En consecuencia, en el contexto de la explicacion, se puede entender que una causa consiste en un
conjunto mas o menos complejo de circunstancias particulares ... la explicacion causal es de
caracter nomologico-deductivo. -Sin embargo, las formulaciones habituales de explicaciones
causales y de otro tipo a menudo no especifican explicitamente todas las leyes relevantes y hechos
particulares-)®.

Esto le permiti6, en 1965, abordar el estudio de la ambigiiedad de la explicacién inductivo-
estadistica y el requerimiento de la mdxima especificidad. Para entrar en el fenémeno de la
ambigiiedad (hablé en la pagina 8 de la ambigiiedad de modo inexacto) considera la situacion de
Mr. Jones afectado de modo severo por estreptococos y se sabe que estas infecciones se combaten
con penicilina, ahora bien: ;es relevante el hecho de que el infectado sea octogenario? Si lo es ¢cual
es la edad de corte a considerar? ;Estd afectado el Sr. Jones por alguna otra “dolencia”? Los
animales de la misma espacie que el enfermo de Hempel ven su salud alterada periédicamente por
la accion de virus “respiratorios”, los mas comunes gripe y, mas “recientemente”, el/los coronavirus
ison todas las variedades de estos “mejunjes raros” igual de letales y para todas las especies?...
Ante estos problemas que se presentan en la ambigiiedad de la induccion estadistica, con aquello de
la evidencia disponible, recogida probabilisticamente, habla Hempel de la especificidad maxima
como criterio para decidir entre dos explicaciones rivales de este tipo, en lenguaje ordinario:
proceda de donde proceda, la afirmacién empirica de que los sujetos afectados por estreptococos
han sanado tras la administracion de penicilina, la de que como han sido cinco los casos
considerados la probabilidad de resolver ese problema de salud con dicho tratamiento es uno se
puede, de momento, afirmar que las infecciones por esa bacteria remiten con la accion de la
penicilina, por todo ello es previsible que Mr. Jones sanara al ser tratado con penicilina.

Jons se somete al tratamiento de la penicilina (antibiético) y no mejora de su infeccion bacteriana
(microorganismos).

jCaray!, hay un antibidtico que mata microorganismos y que no los mata.

¢Seguro?, si: Mr. Jones contagié a Mrs. Jones que fue tratada con penicilina y sigue enferma,
aunque no es una sorpresa porque habia ocurrido lo mismo a Mr. Jones.

Se sabe que lo comun a las siete personas consideradas es que padecen infeccion estreptocécica
pero, y para ser maximamente especificos, ;hay alguna diferencia significativa? Ahora que lo
dices las cinco personas que han sanado son cotizantes de la Seguridad Social y los Jones son
pensionistas jubilados en el Levante Espafiol.

iAh!, entonces por eso también dice Hempel “As a consequence, we can significantly speak of true
D-N and D-S explanations: they are those potential D-N and D-S explanations whose premisses
(and hence also conclusions) are true, no matter whether this happens to be known or believed, and
thus no matter whether the premisses are included in K. But this idea has no significant analogue for
1-S explanation since, as we have seen, the concept of potential statistical explanation requires
relativization with respect to K.” (Como consecuencia, podemos hablar significativamente de
explicaciones N-D y E(S)-D verdaderas: son aquellas explicaciones potenciales N-D y S-D cuyas
premisas (y por tanto también conclusiones) son verdaderas, sin importar si esto se sabe o se cree, y
por lo tanto no importa si las premisas estan incluidas en K. Pero esta idea no tiene un analogo
significativo para la explicaciéon E(S)-I ya que, como hemos visto, el concepto de explicacién
estadistica potencial requiere relativizacion con respecto a K. -K es el conjunto de conocimientos
disponibles y aceptados en el contexto de la explicacion (la aclaracion en este lugar es mia)-)™.
Cuestionable o no, esta conclusion a la que llega Hempel, y que conoce Brody, echa por tierra esa
aspiracion, la del segundo, a una explicacion ultima como las esbozadas en el momento griego
clasico, pero sigue adelante intentando mostrar que esa relativizacion en la explicacion, y aqui de
momento generalizo, es evitable releyendo a Aristoteles, aunque admite la existencia de aspectos en
la propuesta hempeliana sobre la explicacion que deben mantenerse” .

Parece claro que al afirmar Hempel que en la explicaciéon deductiva no se da el fenémeno de la
ambigiiedad, esto es salvable para los modelos N-D, pero esta dificultad que pretende aminorarse
desde el criterio de la maxima especificidad conlleva el rechazo de la causalidad no humeana para



sostener la explicacion de hechos individuales (evito en término fendmenos en este contexto para no
generar mayor confusién) pues el “motor” de ese “proceso” de la maxima especificidad es la
causalidad, para los hechos asi considerados, no humeana donde “estan presentes” causas,
condiciones (Hempel, Mackie, ...), efectos y en esta situacion de “presencia” hay que contemplar
los problemas especificos con causas?efectos.

Por el otro lado evocar la “estrategia” (hartamente conocida) de Brody de si encuentro dificultades
en fundamentar algo, intento una reduccion de la posible alternativa: si el criterio de especificidad
no clarifica, entonces la propuesta aristotélica actualizada sobre explicacién adecuada es
satisfactoria, asi se fija Baruch en uno de los ejemplos que trata Arist6teles en Analiticos segundos™
para hablar de la diferencia entre el conocimiento del qué frente al conocimiento del porqué *.
Aristételes comienza diciendo, para llegar a esa diferencia®®, que se equivocan quienes sostienen
que los consecuentes lo son reciprocamente, que esto solo es valido en el razonamiento matematico
al no tomar nada accidental sino definiciones, por ello mantiene que el conocimiento del porqué se
da desde un razonamiento que atiende a proposiciones inmediatas, 1éase a la causa primera o, en su
caso, si atiende al término mas conocido invertido*'. Sintetizo: las proposiciones inmediatas, causa
primera, se intuyen (inmediatas) e invertir los términos de comparacion del silogismo es adentrarse
en el campo matematico-deductivo®, por lo que se lee de Aristiteles “...el conocer el que es
<propio> de los que sienten; en cambio, el conocer el porque es <propio> de los matematicos:.
Razonamiento del que®:

C: planetas
B: no titilar
A estar cerca

-1.C - B (los planetas no titilan)
-2.B - A (los cuerpos celestes que no titilan estan préximos a la Tierra)
+C - A (los planetas estan proximos a la Tierra)

De la premisa 2 pide Aristoteles que se acepte por comprobacion o por percepcion, y llega con este
proceso a razonar el hecho de que los planetas estan cercanos a la Tierra pero ¢por qué?.

Ante esta pregunta me planteo ¢tal cuestion se refiere al hecho por el que tales astros estan cerca de
la Tierra o a la razon que explica porqué no titilan -si alguien quiere introducir aqui la nocion de
“causa altima/primera” ninguna objecion-? A ver qué dice:

Razonamiento del porque:

C: planetas
B: estar cerca
A: no titilar

-1.C - B (los planetas estan proximos a la Tierra)
-2.B - A (los cuerpos celestes que estan proximos a la Tierra no titilan)
+ C - A (los planetas no titilan)

La comparacion de los dos esquemas deductivos reflejan que se intercambian (asi afirma
Aristoteles, p. 346, que cabe demostrar lo uno por lo otro) los términos mayor y menor y se
invierten las proposiciones del medio, presentando asi el razonamiento de porque los planetas no
titilan en tanto que se ha tomado la causa primera y habiendo planteado que la causa viene
expresada en el medio, y si hay varios el mas proximo a la conclusion, de ahi lo de la causa
proxima.

Como se observa en los esquemas, desde la éptica del formalismo bivalente no parece presentarse
ninguna objecidn, ahora se ha tomado la causa primera: para el razonamiento del que pide
Aristoteles comprobacion o percepcion del término medio pero sostiene, en 100b 5 (p.p. 438-439)



de Analiticos segundos, que hemos de conocer por comprobacion pues es asi como la sensacion
produce lo universal, de manera que si ese proceso de comprobacion se muestra como el “momento
ascendente de la deduccion” esa causa primera que se ha tomado requiere mayor clarificacion, y lo
digo “a mi manera”: ;porqué estan los planetas cerca a la Tierra que supone que no titilen?.

Intentar proyectar alguna luz sobre esto pasa por leer en Analiticos sequndos 94a 20- 94b 35 (p.p.
412-415) que el término medio demuestra la causa del menor.

Para ilustrar esto comienza Aristoteles refiriendo como responder al por qué es recto el angulo
inscrito en un semicirculo:

A: Recto
B: Mitad de dos rectos
C: Angulo inscrito en un semicirculo

-1.C - A

-2.A- B por definicién: recto=mitad de dos rectos ¢porqué es recto el inscrito?
3.A-B

4.B - A

5.C -B

6.C -A

En tanto que esto es asi por la interdefinicion de A y B poco avance se da respecto a clarificar se ha
tomado la causa primera, pero su empeiio (de Aristoteles) esta puesto en justificar “sus” causas que
al ponerlas en el término medio del silogismo requiere comprobacién o percepcion, pero lo que si
surge de este intento es “clarificar” que se cambien las posiciones de los enunciados del silogismo
(mayor y menor) al razonar el que y el porque atendiendo a cudl de sus causas sea “primeramente”
responsable de el que razonado; ademéas avanza algo, sobre los modos de accién de la naturaleza*
lo que obliga a prestar un poco mas de atencion a esa nocion de causa que “vaga” en el pensamiento
del fundador del Liceo, pues el intercambio de los mayores y menores lleva a preguntarse en el
lenguaje del griego: si como minimo se “producen” hechos “accidentales”, necesarios y
teleologicos ¢qué cabe decir de la relaciéon causa-hecho/efecto? ¢L.o necesario y lo final son
actuales, potenciales?, lo que lleva a ;qué ocurre aqui con el tiempo -jvaya problema!- de los
hechos de accion-reaccion?

Comienzo por esto ultimo (ni que decir que en Aristételes no hay accion-reaccién, en el mejor de
los casos movimientos naturales y violentos -antinaturales, forzados- pues las categorias
accion/pasion no connotan el sentido del vector fuerza presente en los hechos del par designado
accion-reaccion) yendo al estudio que hace en Analiticos sequndos 95a 10-96a 15 (p.p. 416-421)
sobre la hipotética relacion de simultaneidad entre causa y efecto.

Me fijo en la afirmacion de Aristételes (p. 418) “... lo que se produce se relaciona con lo que se ha
producido: pues se hayan incluidos infinitos hechos producidos en lo que se esta produciendo.” que
si la tomo de forma literal respondo a la segunda pregunta anterior diciendo que todo es actual, un
modo simple y, por tanto impreciso, de entender la simultaneidad en Aristoteles pero es que él
mismo termina respondiendo que en las cosas que se producen hay generacion en circulo, partiendo,
como ejemplo, del hecho real de lo que seria un miniesquematico ciclo del agua: tierra
mojada — vapor — nube — agua — tierra mojada.

Con esto pretende justificar el intercambio de los términos del silogismo, suponiendo que el medio
y los extremos se siguen unos de otros, y considera asi que el medio es la proposicion inmediata de
lo actual y primero: la causa proxima, inmediata. Pero hay otra cosa pendiente en el silogismo o
razonamiento del porque: el coimplicador del término medio, pues la “solucion” de la generacion en
circulo poca solucién es para hablar de causalidad (en términos contemporaneos), y algo de eso
barrunta ya que pese a hablar de circulo, esos infinitos hechos que se han producido son indivisibles
mientras que lo que se esta produciendo es divisible. Prueba de ello es el decir (p. 418) que hay que
tratar con mas claridad del movimiento en general®.



Le hago caso y me pregunto ;movimiento y cambio son sinénimos?

Voy al Libro III de Fisica®®y ya en su comienzo plantea Aristételes que el movimiento es un
continuo tal que continuo implica divisibilidad infinita, y este continuo parece requerir también de
el/un lugar y de el/un tiempo®’; pero en tanto que de estos anexos conceptuales al movimiento el de
infinitud le va a ser indispensable al representante del peripatetismo para defender su idea de
naturaleza como dynamis, hago notar ya su afirmacion “... es claro que la negacién absoluta del
infinito es una hipotesis que conduce a consecuencias imposibles” (p.p. 202/100).

La pregunta anterior fue ¢lo necesario y lo final son actuales o potenciales? Y para su respuesta
aparece que “El movimiento es, pues, la actualidad de lo potencial, cuando al estar actualizandose
opera no en cuanto a lo que es en si mismo, sino en tanto que es movible.” (p.p. 179/81).

Sigue hablando del movimiento en el Libro V donde se ligan movimiento y cambio diciendo de este
ultimo que consiste en las modificaciones que se dan en las cosas pudiendo ser per-se, per-partem y
per-accidens, modos de ser también atribuibles al movimiento pues todo movimiento es un cambio.
De los tres tipos el basico a estudiar es el per-se ya que este solo afecta a las cosas contrarias,
intermedias entre contrarias y contradictorias®.

Para ese cambio-movimiento per-se se exige un moviente primero, un movido, un tiempo en el
cual, un desde lo que y un hacia lo que, marcando este hacia una direccionalidad (no humeana) que
muestra el cambio como generacion, si la direccion transcurre desde un no-ser a un ser. Si lo es
desde un ser hacia un no-ser se refiere a una destruccion. Estas diferencias respecto al cambio son
pensadas en términos absolutos pues siendo el movimiento actualizacion potencial en cuanto que
movible, ni la generacién ni la destruccion son movimiento pues todo lo movido tiene que
encontrarse en algin lugar desde el que se desplaza hacia... ®y el no ser (a destruir o a generar) no
se encuentra en ningun lugar, por lo que todo movimiento, cambio-movimiento, lo es “relativo-
particular” (per accidens o per partem) pues una cosa-sustancia cualquiera puede verse alterada por
las cantidades que requieren de movimientos de expansion o de contraccion: voy a pensar en los
tropismos (jQué disparate: el bosque animado!) o en las formaciones geoldgicas.

Ya que los cambios-movimientos apelan al conocimiento de el desde hasta el hacia (y sigo
queriendo entender lo dicho por Aristoteles) me pregunto ;cuando?, es decir ;dénde pongo el desde
y el hacia? Dicho de otro modo: ya no puedo retrasar mas la consideracion del tiempo que exige el
movimiento como continuo, ese movimiento que exige una causa (;sera mas conveniente distinguir
entre causation y causality?) de tal que deberia estar presente en el término medio de la explicacion
de ese modo de cambio que es el movimiento, y por ello comienzo en el Libro IV de la Fisica
donde plantea Aristoteles que dado que el cambio-movimiento desde-hasta puede ser rapido o lento,
tal que lo primero se da cuando para el mismo desde-hasta el tiempo es menor que para lo segundo.
Asi, el tiempo no es movimiento sino lo que permite decir de este dltimo si es rapido o lento por lo
que no forma parte de la salvo por su pertenencia al movimiento, de tal modo que el movimiento™
antes de llegar hasta presenta esas fases que pueden ser denominadas 1= antes y 2= después ademas
de poder decirse que el momento 2 del movimiento ha sido 2 veces la velocidad (rapidez) de 1 de
modo que como el movimiento tiene nimero el tiempo es nimero en cuanto que lo numerado, en
este caso las fases del movimiento, no como signo mediante el cual se numera®'.

Al hablar arriba de simultaneidad causal en Aristoteles la conclusion de la generacion en circulo se
muestra insatisfactoria, y esperando algo mas clarificador se presenta que el cambio-movimiento es
algo continuo y entendia® este autor que lo continuo es uno por contacto siendo el primordial de
esos continuos la unidad natural, por lo que al ser continuo el movimiento lo es el tiempo que lo
acompaia.

En cuanto continuo sigue el analisis del tiempo en el Libro VI de la Fisica para caracterizar algo
mas de ese continuo temporal pero para ello son claves dos ideas, una: el tiempo (numero) lo es
como acompafante del cambio-movimiento; y la otra: el tiempo y la distancia, y en general todo
continuo -dice Aristdteles- son infinitos, tanto por divisidn como por sus extremos. Es asi que va a
argumentar que puesto que todo movimiento es continuo, y todo lo continuo es infinitamente
divisible, pues de no serlo habria que hablar de serie o de contiguo, la divisibilidad del tiempo
(“también de la distancia”) tiene que ser a su vez infinita; pudiendo con esto, entre otras cosas,



enfrentarse a las aporias® surgidas de los estudios sobre movimiento, tiempo y distancia (espacio,
lugar) y también intentar salvar la distincion cambio (generacion/destruccion)/movimiento.

La pregunta ¢cudles, o como, son esos infinitos “componentes”* -del uno continuo- del tiempo?

Se lee en la Fisica® que el continuo temporal lo es por el ahora en el que se divide, es decir: el
ahora une el tiempo pasado con el futuro, es el limite del tiempo (fin del pasado e inicio del futuro)
y asi, en cuanto que separa y une de modo conjunto, su modo de dividir es potencial y el dividir
hace que ese ahora sea siempre distinto mientras que la unificacion (continuidad) obliga a decir de
él que es siempre el mismo. Esa caracterizacion del ahora le lleva a plantear que el tiempo es
nimero de un movimiento continuo, por lo que es imposible la existencia de dos tiempos iguales
(“relativos™) simultaneos, sino que serian uno y el mismo™.

Pregunto: en los “hechos causales”, si son cambios-movimientos continuos ¢hay simultaneidad?

El tiempo no solo era infinito por la divisién sino también por los extremos mediante adicién y esto
no suponia ninguna dificultad ya que el ahora, que no es tiempo, divide-une. La misma suerte, en
cuanto que continuo, corria, o deberia hacerlo, la longitud pero llegado aqui, y puesto que entendia
Aristoteles que no se tiene conocimiento del qué mientras no se sepa el porqué (explicacion), me
fijo en el final de la Fisica® y encuentro “Pero el primer moviente mueve con un movimiento eterno
y en un tiempo infinito. Luego es evidente que es indivisible y sin partes y que no tiene magnitud.”
Segun esto, y cambiando -solo por cuestion de claridad- el término mueve por causa (lo primero
que causa movimiento), existe algo sin antes y después (desde y hasta): sin lugar en el que ser.

Raro ¢verdad?, ;qué sera entonces eso que algunos denominan espacio-lugar-longitud...?

Dice Aristoteles (Fisica, 222/114) que es algo con cierto poder sobre los cuerpos pues, al menos, los
naturales simples son llevados a su lugar natural, desprendiéndose asi que el lugar es algo ocupado
por los cuerpos y asi se manifiesta la diferencia entre cuerpos y espacio; lo que a su vez le permite
argumentar contra el vacio pues si no hay cuerpo no puede existir el espacio.

Pero esta generalidad exige la justificacion y precision respecto al lugar® por lo que el primer
analisis en esta linea lo concluye indicando que las distinciones que ha ido estableciendo requieren
otro grado mas de precision, pero en uno de esos primeros resultados expresa que el lugar también
esta en un “donde” pero no entendiendo este como lugar pues no toda cosa esta en un lugar sino
solo los cuerpos moviles.

Aceptar esta conclusion es como “participar en un juego de dados en el que se hace trampa” pues
esta conclusion estaba contenida en los principios, en este caso la distincion per se/accidens (los
dados) excluyendo asi del juego la demostracién del motor inmévil, y aqui recurriendo a la
interpretacién de los lugares naturales que no obedecen a ninguno de sus cuatro modos de
causacion, pues dichos lugares o direcciones no son relativos sino absolutos segun la constitucion
de los cuerpos (ligeros o pesados -esto no es materia: ella puede ser movida pero no mover-); asi el
todo (el Universo) ““permanece en reposo”” pues el centro es inmovil y desde €él se dan las
direcciones absolutas para los movimientos absolutos, aunque pueden ser perturbados, arriba/abajo
desde ese centro y es arriba donde se da el movimiento perfecto de las esferas.

Buscando las propiedades “esenciales” del lugar (Fisica 211a. 234/124) dice de él que el lugar
primario (recordar que el donde del lugar no es lugar) no puede ser mayor ni menor que la cosa
contenida y, ademas, que cualquier lugar puede ser abandonado por la cosa contenida y es separable
de ella; concluyendo (Fisica 212a,5. 239/127) que el lugar es el limite del cuerpo contenido -lo que
puede ser movido por desplazamiento, traslacion-.

En tanto que tiempo y espacio existen en la medida en que acompafian al continuo del cambio-
movimiento, y salvada la dificultad del infinito temporal mediante el ahora, podria intentarse lo
mismo con el espacio como limite del movil (en paralelo con el ahora que separa el antes y el
después) pero ocurre que asi como el ahora “simultaneamente” (las comillas en tanto que el ahora
no es tiempo) separa-une no pasa lo mismo con el limite del espacio respecto al movil pues en
distintos tiempos un mismo espacio puede ser ocupado por distintos cuerpos moviles (vino, aceite,
agua, aire ...) siendo esto de tal forma que los cuerpos naturales son afectados por el espacio hacia
su lugar natural, y la infinitud que deberia ser propia, tanto por division como por adicién, al tiempo
y al espacio este ultimo modo, el de adicion de partes iguales es imposible al espacio (longitud)

1113



pues tal infinitud excederia la magnitud del universo lo que dificultaria la concepcién de lo UNO
como continuo y con ello la idea de los lugares naturales, y lo que seria peor para Aristételes: la
negacion del motor inmovil. No hay que hacer notar que en su filosofia el espacio continuo no es
infinito por adicion.®

Lo importante de esto para el aspecto continuo/discreto y “la exigencia del infinito que no sea solo
potencial” lo contaargumenta Arist6teles afirmando, quiza la raz6n mas taxativa que ofrece a este
respecto, de que estar en contacto y ser finito son cosas distintas pues el contacto lo es por relacion
a algo y no es mas que un accidente de algo finito®, lo que le lleva también a manifestar: “Por lo
demas, la dificultad planteada por Zendn de que si el lugar fuese algo tendria que estar a su vez
«en» algo, no es dificil de resolver. En efecto, nada impide que el lugar primario de una cosa esté en
otra cosa, pero no como en un lugar, sino como la salud esta en las cosas calientes, a saber, como
estado, o como el calor estd en un cuerpo, a saber, como afeccion. De esta manera no es necesario
proceder hasta el infinito.”®

La broma facil: la mejor “soluciéon” a un problema es que este no exista, asi si se prescinde del
infinito no hay paradoja pues entiende que cualquier distancia es finita y ello lleva a que el tiempo
considerado también lo sea, por ello atribuye error a la argumentacion de Zenon de Elea al plantear
(Aquiles y la Tortuga de Aquiles -“que astuta era que al final engafi6 a Aquiles, ;o0 fue a la liebre?”-)
la divisibilidad de la distancia pero no, en la misma medida, la del tiempo.®*

En este intento de clarificacion del espacio y del tiempo como aquello sin lo cual el movimiento
(dynamis) seria imposible y, ademas, con ello intentar desmontar cualquier paradoja sobre espacio,
tiempo y movimiento, parte de la siguiente idea respecto al primero (espacio): “Pero decir qué es el
lugar es algo que presenta muchas dificultades, porque si se lo considera seglin todas sus
propiedades no parece ser lo mismo” escribié Arist6teles®, pero al leer este porque aristotélico a mi
me genera mas ambigiiedad que claridad respecto al lugar pues cabe hacer, al menos, dos
interpretaciones: a) Si Aristoteles conoce todas sus propiedades no debe presentar muchas, ni
ninguna, dificultades para decir qué es ese espacio-lugar, b) parece que esas todas propiedades o no
son todas o, lo que es peor atn, el espacio parece ser algo distinto al conjunto de sus propiedades.
Pregunta ¢es la finitud una de esas propiedades?, de ser asi, ella, finitud, es el soporte de la idea del
Todo como algo no natural en cuanto privado de dynamis-movimiento, pues los movimientos
relativos lo son respecto a un centro estatico, es decir: un movimiento eterno respecto a un centro
(lugar) que no se mueve, pero en esta linea lo “eterno” (movimiento) no tiene desde ni hasta por lo
que sobra el tiempo (finito o infinito) y, a la vez, el lugar central tampoco requiere ningun otro
espacio como afeccion. De este modo si todo continuo, en particular el movimiento, comparte con
aquello que lo acompafia y hace posible, sus propiedades fundamentales no parece el caso de la
infinitud del tiempo y del espacio.

Entendiendo que el saber sobre el movimiento es propio de la fisica, y por ello que el fisico conozca
las causas, aunque si esto se entiende como conocer el porque, sin tener presente en este momento
las relaciones entre las ciencias (hoy parece mas afortunado decir partes de, algo que tampoco
desconsiderd Aristoteles), atribuy6 el griego este conocimiento como especifico del matematico
pues dice de él que tiene las demostraciones de las causas, y muchas veces no conoce el que,
ajustandose esto a su idea de que los objetos matematicos, aun no estando en un lugar tienen
distintas posiciones, en relacion a nosotros, pero de manera conceptual®.

Si él dice que el conocimiento del porque es especifico del matematico asi debe ser, al modo, por
ejemplo, de la propiedad transitiva (arriba afirmé la aceptacion del silogismo desde la perspectiva
formal), pues es el, se me ocurre, inico modo de aproximacion a un porque desconociendo el que:
Si los mayores saurios de Michael Crichton eran mas altos que los unicornios azules de Silvio
Rodriguez y estos ultimos mas altos que Yogi y Bubu entonces (conceptualmente) se da
transitividad. No sé si esto explica algo, si es solo una descripcion ... pero si estoy convencido de
que esto no tiene que “ver” con ninguna causa y, por tanto, con causalidad; obsérvese: Bubu y Yogi
son mas bajos que los unicornios azules respecto a los cuales los mayores saurios de Crichton son
mas altos. ¢El porqué de qué?



Me sigo centrando en la causalidad y si esta supone un cambio-movimiento de un desde hacia un
hasta, sea lo que sea ahora, se presente como parezca mas adecuado el aqui, esta idea de cambio-
movimiento (causal) conlleva direccionalidad pero, a su vez, en un movimiento eterno tales
nociones pierden cualquier sentido posible por lo que si se quiere seguir manteniendo una
explicacion causal de lo sensible, partiendo de que la naturaleza actda unas veces para algo y otras
por necesidad®®, la “opci6n” de Aristételes®” es recurrir a la causalidad multiple®® de modo que un
denominado efecto puede deberse a muiltiples causas, que si lo son no acttian de manera conjunta
pues una seria suficiente y apelar a la acciéon comtn implicaria que ninguna de ellas seria
propiamente causa. Esto supone esa vision del determinismo causal segtin el cual (por necesidad o
por otra cosa) dada una causa se espera su efecto pero no a la inversa. ;Es que entonces hay
existencias no causales? No, solo que en esos casos del “potencial” conjunto de causas no todas son
conocidas en el momento de la deteccion de un que, desde aqui también tiene cabida la
accidentalidad de las causas pues no todo animal humano tiene que ser albino, pero el melanoma
estd mas ligado a este factor que al de pertenecer a la especie de los animales humanos (la mayoria
del resto conocido esta mas protegido frente a este hecho “causal”).

Si con esto se intenta explicar, esta idea de causalidad multiple esta mas proxima a los modelos de
explicacion estadistica que a los nomoldgico-deductivos, pero esto requiere una vision discreta de la
“Realidad” que no cabe en el modelo continuo-finito aristotélico.

Mi pregunta sobre la simultaneidad se queda insatisfactoriamente en lo dicho arriba sobre la
generacion en circulo, y la referida a el intercambio de los extremos del término medio pretendo
que sea reflejado por las figuras de Yogi y Bubu, junto al resto de fauna alli presentado, y la
transitividad.

Con lo pensado hasta aqui, y sin entrar a estimar si los problemas que le presenta a Aristoteles una
teoria general de la explicacién son solubles o no, lo que si parece aceptable es que la interpretacion
de que la obra aristotélica sobre el conocimiento se centra mas en la explicacién que en la
causalidad no parece del todo descabellada, pues esta ultima la da por supuesta pese, o quiza por
ello, a que la plantea como exigencia para la explicacion, el porque, pero aqui termina “cediendo” a
que tal vez no sea tan importante su investigacion mas alla de lo inmediatamente “necesario” en
cuanto que el matematico dispone de un andamiaje formal que permite referir un porque a un que,
pues comentaba el griego que estos se explicaban el uno por el otro.

En cualquier caso, y como B. Brody parece entrever la plausibilidad de actualizar “la” teoria
aristotélica de la explicacion, esto exige la presencia de causalidad no entendida como conjuncién
constante causa-efecto sino como una relacion de prioridad espacio-temporal entre ambos
elementos, pero es que en la propia obra aristotélica esto es imposible en tanto que ese desde-hasta
es contradictorio en un mundo UNO y ETERNO.

Arriba, al tratar el ejemplo aristotélico del (no) titilar de los planetas me planteé ;porqué esta la
Tierra en el centro del Universo que hace que los cuerpos proximos a ella no titilen?

Algo similar podria estar pensando Timothy McCarthy® cuando el 1977, en respuesta al articulo de
B. Brody (1972), se plantea la viabilidad de la propuesta de Brody para actualizar la teoria de la
explicacion, o enfoque general sobre ello, de Aristételes.

Para esto McCarthy comienza obviando las criticas que se habian hecho al proyecto de Brody en
cuanto a basar dicha tarea en el esencialismo aristotélico y en un criterio causal continuista (sin
considerar las criticas hechas a Aristételes de no precisar los hechos causales frente a los no
causales) alejado de “validar” la conjuncion constante como lo sostenible respecto a causalidad e
intentar mostrar que atn partiendo de esencialismo y continuidad causal no es posible considerar
como adecuada la propuesta explicativa de Arist6teles”.

Empieza con el analisis que hace Brody sobre el modelo de explicacion Nomolégico-Deductivo de
Hempel, aplicandolo a la parte mas compleja de la explicacion como es la consideracion de eventos
particulares, complementando, Brody tras leer a Aristoteles, con dicha explicaciéon “adecuada”,
ademas de los criterios de Hempel, debe contener en el explanans una descripcion de la causa del
evento particular que constituye el explanandum. Esto es: buscando una dependencia causal del
evento, para ello Brody se centra inicialmente en el estudio del caso considerado por Aristételes



sobre el titilar de los cuerpos celestes y este es a su vez el primer objetivo de McCarthy al
diseccionar la propuesta de Brody.

Yo no sabia por qué la Tierra estaba en el centro del sistema ni la implicacion causal de ello.
Aristoteles asumia que en ocasiones se aceptaba como causa de un hecho (que) el mas conocido de
dos predicados reciprocos sobre ese hecho, de ello que el término medio exigiese la comprobacién
y, también, propuso la causalidad multiple, es desde aqui, sintetizando muy mucho si se quiere, que
McCarthy comienza a ver una incongruencia” en la tarea de Brody para aceptar el modelo
explicativo N-D adecuado, actualizando asi a Aristoteles de modo que la causa exigida por el griego
en el término medio del silogismo la presenta como condicion causal (causa) del evento de quien es
dependiente, pero podria ocurrir que tal causa fuese dependiente de la descripcién, que no
explicacion, del hecho, lo que supondria que esta (causa) no fuese necesaria aunque se diese una
derivacion del que: que los planetas estan cerca de la Tierra, causa del no titileo, depende de la
descripcion de que todos los objetos cercanos a la Tierra no titilan ™.

Esto permite a McCarthy” presentar que el propio Brody admite’” que su criterio causal, adoptado
de la sugerencia aristotélica, ain siendo significativo considerarlo no es suficiente para enjuiciar a
un intento de explicacion como adecuado y recurre (B. Brody) otra vez a Aristoteles al decir que los
predicados no esenciales (necesarios), los accidentales, son prescindibles para los sujetos. De este
modo introduce “su” esencialismo en la consideracion de explicacion adecuada. Resumiendo lo
anterior: si la “causalidad no conjuntiva” no es suficiente para una explicacién adecuada, poco
tratamiento causal hay en la obra de Aristoteles preocupado por la explicacion, el problema afiadido
es que parte de exigir al fisico que para conocer tiene que saber de las causas (las cuatro).

En la nota 27 de este escrito introduje referencias al articulo de J. Moravcsik del afio 1991 en el que
va mas alla de, segtin sus palabras (nota 1 de este ejercicio), el comienzo del intento por mostrar que
la denominada “Teoria aristotélica de las cuatro causas” debe entenderse como una teoria sobre la
explicacion adecuada pero no en la forma que intenta B. Brody de releer a Aristoteles para
actualizar su “teoria de la explicacién”, sino que a partir de la obra del griego intenta mostrar que
frente a la idea de teoria de las causas lo adecuado es pensar en términos de explicacion, con
“independencia” de lo logrado en este ambito especifico por el de Estagira.

Para ello intenta encontrar qué es lo que segtn la Filosofia que considera hace inteligible a la
“Realidad”, asi que, en la posicion 478 de la version Kindle de ese articulo, comienza Moravcsik
analizando el realismo aristotélico (se vera ahora su peculiaridad) segtin el cual los cambios
naturales obedecen a las potencialidades que intentan actualizarse, asi su (el de Aristoteles) analisis
del cambio podria dar cabida a nociones presentes como la de evento, pero estas no tienen un
espacio independiente en su ontologia, como intenta mostrar Moravcsik al fijarse en la idea de
partida de la Fisica de que el objeto de investigacion es el conocimiento y esto solo es posible
respondiendo al porqué. Esto hace que Julius (posicion 481) hable de la aitia en esa parte de la
Fisica como sospechosamente epistemoldgica, sospechosa por ese realismo aristotélico donde
potencialidad es un presupuesto para la inteligibilidad de la “Realidad” y no una consecuencia, asi
se fija Moravcsik (posiciéon 486) en Fisica 198a 10-20 (en 10-20 quien se fija soy yo) para plantear
que el Griego no piensa en las causas como aspectos lingiiisticos o0 mentales sino como entidades
ontolégicamente reales en el mundo, tal que postula que algunas configuraciones de relaciones entre
entidades de la “Realidad” se corresponden con explicaciones adecuadas no porque establezcan un
referente a las expresiones lingiiisticas sino porque aumentan el conocimiento.

Es aqui donde se precisa la antes nombrada peculiaridad del realismo del hijo y padre de Nicomaco,
pues se ha visto que esa nocion de conocimiento supone responder al porque y en matematicas
implica recurrir a definiciones muchas veces expresién de las esencias que son indemostrables (p.e.
el angulo recto del semicirculo. Asi habla Moravcsik de la potencialidad como presupuesto y no
consecuencia). También se ha visto como los predicados reciprocos en ocasiones llevan a plantear
como causa en el medio del silogismo el mas conocido que sera causa o no (se “sabe por
observacion aparente” que la Tierra es el centro del universo y, por lo mismo, que los planetas estan
cerca y que no titilan. Cudl sea la causa de cada “hecho”, si la hay, es otra cuestién pero el
silogismo en cuanto tal es consistente). También pasa que las causas “pueden” ser per se o per



accidens, determinadas las primeras y no determinadas las segundas SINO por otro accidente,
pudiendo ser las per accidens indeterminadas en numero, debiendo afadirse ello a la causalidad
multiple como “dltimo salvavidas” de la “teoria de la causalidad” aristotélica, que no es que
intentase ofrecer un esquema de explicacion adecuada en términos estadisticos, ni tampoco cabe
atribuirle la intencién de formular un pragmatismo epistemoldégico’, por aquello del aumento del
conocimiento, sino que su contexto historico-cognitivo le lleva a asumir el realismo de entidades, en
este caso las causas, como condicién sine qua non no se marcaria la diferencia entre el periodo
“prefilosofico” 'y el momento de desarrollo del pensamiento critico en el que se encuentra
(ténganse presentes las notas 4 y 27).

Es asi que entiende Moravcsik “If we try the entitative explanatory theory on a collection of notions
including thing, event, and causality in the modern sense of these expressions, we run into trouble.
Why should events account for each other? How do events account for things? Causal links
presuppose events and things rather than serve as a constituent helping to account for them.” (Si
probamos la teoria explicativa de entidades sobre un conjunto de nociones que incluyen cosa,
evento y causalidad en el sentido moderno de estas expresiones, nos metemos en problemas. ¢Por
qué los acontecimientos deberian explicarse unos a otros? ;Como explican los acontecimientos las
cosas? Los vinculos causales presuponen acontecimientos y cosas en lugar de servir como
constituyentes que ayuden a dar cuenta de ellos.)”’®, recuerdo: la propia causalidad hay que
explicarla.

Hasta aqui sigo sin tener clara la intencion contenida en aquella expresion voy a hablar de la
causalidad de Aristoteles, pero como me sigue inquietando esta mi incapacidad encontré la
publicacién, de agosto de 2021, de un articulo de Carlo Rossi”’ que, en principio, podria aportar
alguna claridad sobre la nocién de aitia en Aristoteles, sobre todo cuando parece que aquel
“modesto comienzo” de Julius Moravcsik en 1974 para interpretar el término en Aristoteles, ante
todo, como explicacion se habia desarrollado tomando cuerpo en forma de precisiones.

Mas prometedor era el hecho de que desde el principio” (519-521: Resumen e Introducci6n)
manifiesta Rossi contrargumentar esa interpretacién de manera que si lo logra, la via iniciada por
Moravcsik (1974) deberia ser abandonada o al menos revisada, y esto ultimo no suena mal.
Entrando en el detalle escribe Rossi la primera idea de la Introduccion (p. 520) “La investigacion
que Aristoteles lleva a cabo sobre los nexos causales que encontramos en el mundo ...” (el resaltado
es mio) y esa “presenteidad” no “pintan” bien, mas atin desde la Introduccién, aunque cierta
condescendencia tedrica tampoco debe desestimarse y si alguien tiene claras unas conexiones que
“manifiestan” lo contrario pues habra que aceptarlo, y es aqui donde Carlo Rossi pretende encontrar
el fundamento de su discurso, frente a la aitia como explicacién, mirando lo que plantea Aristételes
en Fisica 195b, 30-198a, 15 al tratar la suerte y la casualidad.

Ya que aqui parece querer darse un viraje sobre la idea de partida de este ejercicio” puntualizo, a
modo de recapitulacion general: si me planteo ;qué aspecto o aspectos hacen inteligible a la
Realidad? la respuesta, o respuestas, si la hay no tiene porqué ser, de modo exclusivo o posible, la
“causa/s” y el/los “efecto/s”. A su vez, la formulacién de la cuestion requiere, y por ese orden, de las
nociones claras de “Realidad” (nota 18), inteligibilidad y causa/efecto.

Rossi parte de lo que denomina “interpretacion recibida de la causalidad en Aristoteles” (521)
queriendo expresar con ello que en la obra aristotélica se encuentra un equilibrio entre aition y aitia
(causa y explicacion/ontologia y epistemologia): “mi argumento central aqui se enfocara en las
ventajas que la interpretacion recibida ofrece en vistas a dar cuenta de la postura de Aristoteles en
su tratamiento del problema del azar.*” (521).

El sentido menos comun, del que hablé T. Hobbes, indica que salvo el solipsismo todo lo demas,
sea lo que quiera que sea si es, implica relacion, sea filosdfica o no como plante6 D. Hume
(Tratado... Libro I, Parte I, Seccién V - 58/102-). En este caso ya ello es patente en Aristoteles
(Fisica 198a 15-20) al exigir del fisico que tiene que conocer las cuatro causas, cuestion distinta es
como sean estas relaciones o que puedan precisarse entre los constituyentes relacionales, pero en
este caso ya expuse algunas lineas atras (al hablar de la especificidad del realismo aristotélico)
como Aristoteles admite que son adecuadas las explicaciones que aun no estableciendo ninguna



correlacién entre “lenguaje y realidad” si contribuyen al aumento del conocimiento (sea siempre o
en la mayoria de los casos), es decir: parece que de los dos polos impera mas el explicativo que el
ontologico.

De esto destaco dos consideraciones: a) En el intento de Rossi por defender la interpretacién
recibida de la causalidad en Aristoteles concluye “Mi respuesta, ... , es que lo que Aristdteles hace
es precisamente introducir distinciones igualmente importantes en ambos dominios.” (544) (el
resaltado es mio), para lo que ha analizado las propuestas alternativas de entender como elemento
de peso en la obra del Griego la explicaciéon como factor prioritario y asi, fijandose en uno de los
autores que mas ha defendido esa postura®, comienza Rossi (522-524) afirmando que tales
planteamientos surgen al decir que aitia en Aristoteles hay que entenderla como explicacion y no
como causa y que de los distintos tipos de causalidad que identifica Aristdteles solo el eficiente se
corresponde con relato ontoldgico.

Cuestiones que esto me sugiere: a) ¢;De qué causalidad, causa/efecto hablan los “oponentes” a la
interpretacion recibida de la causalidad en Aristételes y, sobre todo, Carlo Rossi? Entiendo que esa
barra relacional hay que interpretarla (si se puede). b) El argumento central de Rossi habla de las
ventajas de la interpretacion recibida en el tratamiento de el azar (casualidad y suerte), interpreto: si
esos elementos, aparentemente, no causales puedo reducirlos (Aristoteles) a causales ya tengo una
explicacion de naturaleza causal toda ella en cuanto lo per-se es anterior a todo per-accidens, pero
ocurre que si lo accidental es indeterminado (Aristételes tiene sus multiples causas para un mismo
efecto) ello no significa que no sea causal pero ;de qué causalidad se habla? Porque, entre otros
aspectos -algunos apuntados y otros no-, ;como puede haber una causa que no cause?.

Esto reconduce al tema del realismo, para ello se debe recordar lo visto en Aristoteles sobre los
silogismos cuyo cuyo término medio no refiere a causa “real” y también su indicacion de que el
porque y el que se explican el uno por el otro.

Rossi, en su intento de mostrar las deficiencias de la interpretacion de la aitia como explicacion, se
centra ahora (526-529) en analizar el concepto de explicacion y recurre para ello a la idea mas
actual de realismo explicativo (en Aristoteles en este caso) con el cual pretende salvar esa su
denominada interpretacion recibida de la causalidad en Aristételes®, pero esa forma de realismo,
opuesto como cualquier tipo al antirrealismo, pretende, a partir de Analiticos Segundos 75a 35 y
90a 5-10 y por algunas de las cuestiones antes recordadas, distinguir entre aition y aitia donde el
primero daria la causa real presente en el término medio de un silogismo cientifico mientras que la
aitia daria la razén o razones por las cuales se responde un porque.

Asi se recurre a la misma obra aristotélica (93a-93b 15) donde el tratamiento de la Relacion entre
definicion y demostracion llevan a plantear al maestro nuevamente la idea acritica clasica de
causalidad al afirmar que saber qué es una cosa es lo mismo que saber la causa de si es, y ello
porque siempre hay alguna causa (¢multicausalidad?) que puede ser la misma cosa u otra diferente,
asi escribe “...buscamos el porque cuando tenemos el que y a veces se hacen también manifiestas
ambas cosas al mismo tiempo, pero en ningln caso es posible que se conozca el porque antes del
que, esta claro que, de manera semejante, tampoco se da el qué es ser sin el hecho de que sea: pues
es imposible saber qué es una cosa ignorando si es.” (15-20). Y continta “Asi, pues, el buscar si se
eclipsa o no es buscar si hay interposicion de la tierra o no. Y eso no difiere en nada de buscar si
hay una explicacion de ello; y si existe eso, también decimos que existe aquello.” (33-35).

Al afirmar que siempre hay una causa me pregunto si eso se cree desde el “comodin” de la
causalidad multiple, pero al plantear que esa causa siempre existente en ocasiones puede ser la
misma cosa que es causada no sé si debe interpretarse como un caso de simultaneidad causal, pero
no desde la generacion en circulo, si es asi lo que se hace es un razonamiento discursivo pero no
una demostracion (los principios son indemostrables). Ademas de esto, deseo pensar que no se
refiere a la sustancia eterna, al todo, porque entonces los problemas crecen; y en tanto que los
géneros se generan a si mismos pero no los individuos, lo que resta es la “generacion espontanea”
(otro As del pensamiento clasico).

Si la causa es una cosa distinta a la cosa causada (siendo la misma cosa y aplicable a algos
espontaneos la causalidad clasica requiere la prioridad o, nuevamente, la sustancia eterna sobra)



entonces dado el que se busca el porque, y es admisible que en ocasiones ambas cosas se conozcan
a la vez como muestra en el ejemplo del eclipse (el que y el porque se conocen el uno por el otro)
pero lo importante de esto es la restriccion al conocimiento del qué es sin el conocimiento del si es,
importancia que supone: a) Mantiene Aristoteles que en ocasiones, en tanto que trabaja con
definiciones, el matematico puede ofrecer porques sin ques, sin embargo “(que es lo que hace
precisamente el aritmético: da por supuesto qué es la unidad y también que existe);” (93b 25). b)
Aqui el realismo aparece mas como exigencia o consecuencia epistémica que como un principio
ontologico por muy ilustrativo que sea el casi “lema” Es evidente que hay causas y que son tantas
como hemos indicado.

Al recordar junto a esto que el propio Aristoteles admite que hay casos en que el término medio de
un silogismo es el mas conocido de dos predicables reciprocos, no toda deduccion es causal y solo
lo seria aquella que alcance el estatus de cientifica tras la observacion o la comprobacién (dice el
autor). Asi, en tanto que Carlo Rossi intenta equiparar los niveles ontologico y epistemologico en
cuanto a explicacion y causalidad en el corpus aristotélico, y para ello recurre a los apoyos que le
brinda el realismo explicativo (mas proximo al realismo de entidades), me parece mas adecuada la
interpretacién que hace Moravcsik del realismo (que yo decia especifico hablando de Aristoteles)
como la construccion de configuraciones® que permitan la inteligibilidad de la estructura causal del
mundo desde la filosofia aristotélica.

Moravcsik escribia hace mas de treinta afios y mi pregunta inicial sigue casi igual al, ademas,
tampoco quedarme en la inteligibilidad causal de la Realidad de Moravcsik porque contintio en la
caverna de la causalidad, pero si he decidido considerar mas en serio que parece similar la situacion
respecto a Hume y causalidad, pues en el momento actual se consideran, en buena medida, de modo
bastante ambiguo expresiones, y las posibles relaciones entre ellas, causalidad no-humeana,
causalidad en (de) Hume y causalidad segun Hume, y no siempre resulta sencillo precisar en cada
uno de los contextos en que se presentan, de modo simple o combinado, el sentido que se les quiere
dar, si es que se dispone de un contenido, minimamente preciso, que se quiere transmitir con su uso.
No voy ha hablar ni de Hume ni de causalidad, pero a guisa de ejemplo de lo que estoy expresando:
¢la causalidad no-humeana es la pre o la post? Si lo segundo ¢es algo o no lo es? La causalidad en
(de) Hume ¢es algo mas que determinado mecanismo psiquico de los animales humanos? ;es quiza
la irreconciabilidad de dos principios irreconciliables que ese mecanismo psiquico construye? Es
decir ¢no es nada? La causalidad segiin Hume ¢es una idea que en el momento de querer
“racionalizarla” se encuentra que se le asigna un principio escandalosamente injustificable?. No sé
qué le ocurrira a otros animales humanos, pero a mi, si busco un término comtn a esas cuestiones,
entre otras posibles, que me suscitan las tres expresiones mentadas, el que me sale es NADA.



Notas:

* En alguna ocasion se podria decir a alguien “paso” de la sociedad (no pensemos si lo que se
plantea es “paso” de la politica) o, en el caso extremo, tan convencido de ello se intenta la isla del
Robinson voluntario como un “lobo estepario” (no considero aqui la bondad o no en el uso de la
metafora por parte de Hesse) pues decirlo seria como la paradoja de Epiménides, y hacerlo seria
importar tanto la sociedad que si no fuera asi no habria que alejarse.

Desde el comienzo de “causas-razones-motivos” se llama la atencion sobre el hecho de que al nifio
pequefio se le ensefia que si en alguna ocasion se pierde en la calle pregunte a un adulto en qué
lugar se encuentra, pero a la vez no se le ensefia que pregunte el porqué de la interrogacion al
adulto, esta ultima cuestion le “sale” sola. De los lenguajes-conocimientos de precision se dice que
son exclusivos de los especialistas, pero aunque no se exprese, salvo las ocasiones del despiste
extremo, mucha parte de la vida cotidiana del animal humano esta constituida de qués y porqués.

1. https://t38949.com/causas-razones-motivos/, p.6.

2. Moravcsik, Julius M. E.: “Aristotle on Adequate Explanations”. Synthese, vol. 28, no. 1, 1974,
pp. 3-17.

( https://www.deepdyve.com/Ip/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations OrEkszOOLA?
loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm campaign=rentalReceipt&ut
m_source=rentalReceipt&utm medium=email p.1). Se recurre a la biblioteca de DeepDyve para
que cualquier lector tenga acceso mediante el alquiler (en su caso compra) del articulo (inglés). Es
por ello que las citas se hacen con la paginacion de esta publicacion. En adelante Moravcsik 1974.
No se entienda, para nada, este articulo “genérico” como el primero en centrarse en la teoria de la
explicacion en Aristételes, luego se vera el detalle, pero si que es uno de los que plantea la
“inadecuacion” de hablar de causalidad en Aristételes, al menos como se piensa en ella en la época
actual.

3. Sostengo aqui lo expresado en la nota 17 de https:/t38949.com/causas-razones-motivos/, p.28
(Es imposible en un espacio como este abordar con cierto grado de exhaustividad no solo lo que se
puede sino lo que se debe, para poder, decir sobre causalidad.) afiadiendo que en esa linea de decir
de algo en su grado “minimo”, aqui, al igual que Moravcsik, también mi referencia es ese Libro II
de Fisica.

4. Ademas de por no ser su objetivo, esto no es una critica por mi parte sino un intento para mostrar
mi lectura de su articulo, y de hecho si se espera algo mas de una década se ve que profundiza en
la explicacién vy la inteligibilidad ( What is Makes Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s
Theory of Aitia in Aristotle’ s Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P., Oxford 1991.
Aqui uso la version Kindle de Amazon desde la reedicion de 2000, Clarendon) de manera que lo
que fue una primera aportacion modesta se mantuvo en desarrollos posteriores.

5. Aunque a continuacién apela al capitulo 2 junto al 7 como ilustracion de la interpretacién que
hace del surgimiento de la teoria sobre la aitia, yo para la pista que ve Moravcsik pondria junto al 7
el inicio del 3 al leer ahi “Puesto que el objeto de esta investigacion es el conocer y no creemos
conocer algo si antes no hemos establecido en cada caso el << por qué >> (lo cual significa captar
la causa primera),” http://juango.es/files/ ARISTOTELES---Fisica.pdf ( el enlace conduce al lector/a
a la edicion del texto de Aristoteles Fisica en la edicion castellana de Gredos de 1995, por lo que en
las citas se ofrece la paginacion papel x junto con la del soporte digital y (x/y) ) p. p. 140/54.

* Esta edicion de Gredos contiene bastantes erratas tipograficas pero tiene de “util” que es casi la
version de bolsillo castellana de las ediciones trilingiies de los clasicos de Gredos (Traducir los
clasicos al inglés para pensar en castellano tampoco parece recomendable), por ello en los casos en
que parezca aconsejable indicar el fallo se hara.

6. Aristoteles: Fisica, p.p. 159/68.

7. Moravcsik: 1974, p. 1.

8. Aristoteles: Fisica, p.p. 161/609.

9. Puede leerse sin dificultad: ;qué es el efecto de qué causa?, ;qué es principal la causa o el efecto?



http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf
https://t38949.com/causas-razones-motivos/
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations
https://t38949.com/causas-razones-motivos/

10. Hume, D.: Tratado sobre la naturaleza humana. Ensayo para introducir el método del
razonamiento experimental en los asuntos morales (1737-1740), p . 138/182.
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-
naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf (el enlace conduce al lector/a a la edicién del texto de
Hume en la edicién castellana de Tecnos, donde las dos primeras, 1988 y 1992, coinciden en su
paginacion por lo que para facilitar las consultas aqui se indica la pagina en soporte papel x y en
digital y -x/y-).

11. Aristoteles, Fisica, p.p. 140-146/54-58.

12. Escribié Aristdteles “Lo que es causa por si es determinado, pero la causa accidental es
indeterminada ...”. Fisica p.p. 152/62.

13. “Académico-Profesional” y en el lado de aca.

14. Suele ser habitual la traduccién al castellano de causality y causation con el mismo término
causalidad, por lo que puede parecer mas adecuado leer el original pues esto podria ir mas alla de
causalidad/causaciéon (recuérdense mis motivaciones para referirme a Aristételes en temas de
causalidad), por esta indicacion hago las referencias a Online Journal of Public Health Informatics,
Vol. 14 No. 1 (2022), (D.O.I.:https://doi.org/10.5210/0jphi.v14i1.12577 ) (En adelante “The
Representation of Causality and Causation with ...”) donde esta distincion se lee desde la
Introduccién, p. 2.

15. Mackie, J.L.: Causes and conditions, American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct.,
1965), p.p. 245-264.

Reeditado en Causation (p.p. 33-55): edited by Ernest Sosa and Michael Tooley. Publisher,
Oxford ; New York : Oxford University Press, 1993. (p. 34).

16. “The Representation of Causality and Causation with ...”, p.2.

17. Aqui, desde el marco tedrico aristotélico, se deberia recurrir a la accidentalidad pero esto no
llevaria a ninguin lugar para indagar sobre causacion, sino que seria un intento mas, quedando ahi,
del ansia de explicacion.

18. “The Representation of Causality and Causation with...”, p. 5.

A la pregunta del para qué la Filosofia y, en algunos casos, su pretendida muerte, aqui tenemos un
caso, y ahora especifico mas, de epidemiélogos y onc6logos que recurren al concepto filoséfico de
ontologia para seguir su dia a dia clinico con sus pacientes siendo muy, muy cuidadosos con el
pensamiento causal presente en esta tarea de salud y vida.

En 2023, en una Charla-coloquio sobre Inteligencia artificial e identidad de género: una realidad
inquietante (minutos 13-15) https://www.youtube.com/watch?
v=NGHS8NIIhbIL. A&list=WIL &index=3 alguien plante6 que el surgimiento de la/s IA/s supone un
problema ontolégico en tanto que las IAs no son solo herramientas sino que generan mundos,
realidad. Si, pero no es un problema ontolégico, es el problema. Este dejara de ser cuando
desaparezca el animal humano (“cognitivo”). (Ese afio 23 del actual milenio se celebr6 el XV
International Ontology Congress).

19. “The Representation of Causality and Causation ...”, p.p. 1,19.

Desde esta situacion actual, seria demasiado pretencioso esperar en la filosofia aristotélica una
teoria 0 modelo de causalidad mas alla de una primera aproximacion a un estandar genérico de
explicacion donde la aitia aparece como el medio que permite responder al por qué; por esto retomo
la nota 1 con referencia a mis dificultades para hablar de la causalidad aristotélica junto a la
afirmacion de Moravcsik sobre la semantica aristotélica respecto al sintagma nominal indefinido, y
también cobra aqui parte de sentido, aunque luego matizaré mi interpretacion, la afirmaciéon que
hacen E. Sosa y M. Tooley en las p.p. 30-31 de su Causation (nota 15) de que la auténtica razén de
que en la actualidad no se considere a Aristoteles en las discusiones sobre causalidad es que no tuvo
conciencia de las serias dificultades que entrafia en concepto causation.

20.Aristoteles: Metafisica,982".
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-

aristoteles.pdf



https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=NGH8N9IhbLA&list=WL&index=3
https://www.youtube.com/watch?v=NGH8N9IhbLA&list=WL&index=3
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf

21. Si se piensa que la cuestion mas importante para la reflexion, es aquella a partir de la cual se
toman la decisiones, nada que objetar: ;qué es el bien?

22. “The Representation of Causality and Causation with...”, p. 2.

23. Este objetivo es consecuente con el intento de remediar que la “comunidad” biomédica
comparta los significados de la naturaleza causal pero, a lo mejor, este es uno de esos casos en los
que se quiere llegar demasiado rapido a la solucion de un pseudoproblema en tanto que lo causal
podria ser solo un término lingiiistico que no alcanza la dimension de un concepto causal (aunque
este fuese discutible), y una de las conclusiones de este estudio manifiesta esa dificultad de dar
sentido a la idea de causalidad en términos de probabilidad.

Pese a esto sigue quedando a salvo lo dicho sobre la validez del estudio para los objetivos
biomédicos.

24. http://juango.es/files/Investigaciones-filosoficas.pdf

25. “The Representation of Causality and Causation with...”, p. 20.

26. Véase la nota 10.

27. What is Makes Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia in Aristotle’ s
Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P., Oxford 1991. Aqui uso la versién Kindle de
Amazon desde la reedicién de 2000, Clarendon.

28. Carl G. Hempel: “Explanation in Science and History” in R.G. (ed.) Frontiers of Science and
Philosophy (London and Pittsburgh: Allen & Unwin and University of Pittsburgh Press 1962), 7-33.
Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 17-41.
Y Aspects of scientific explanation and other essays in the philosophy of science. New York: The
Free Press,1965. En adelante Hempel 65, y para Hempel 62 la edicion de D-H Ruben.

29. Brody, B.A.: “Natural Kinds and Real Essences”, in The Journal of Philosophy, vol. LXIV, n.°
14, July 20, 1967, p.p.431-446.

30. Brody, B.A.: “Towards an Aristotelian Theory of Scientific Explanation”, in Philosophy of
Science, 39, 1972, p.p. 20-31.

Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 113-
127. Se referencia esta edicion, p.113.

31. Hempel 65, p. 382.

32. Brody, 1993 (1972), p.p.114-115.

Sefialo lo de las derivaciones de la ley porque en el momento de proponer premisas se puede
proceder de manera mas o menos exahustiva.

33.The important point is that there is a clear difference between the explantory power of these
three explanations, and the covering-law model provides us with no clue as to what it is (El punto
importante es que existe una clara diferencia entre el poder explicativo de estas tres explicaciones, y
el modelo de ley de cobertura no nos proporciona ninguna pista sobre cual es), Brody, 1993 (1972),
p. 115.

34. Hempel, 65, p. 382.

35. Hempel, 1993 (1962),p. 20.

36. Hempel, 65, p. 403.

37. Brody,1993 (1972), p. 115.

38. Aristételes: Tratados de 16gica (Organon) II. Editorial Gredos, S.A., Madrid, Espafia, 1988.
(https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-
organon-II-sobre-la-interpretacion -analiticos-primeros -analiticos-segundos-gredos.pdf . El enlace
conduce al lector/a a la edicién del texto de Aristételes Organon en la edicién castellana de Gredos
de 1988, coincidiendo la paginacion de ambos soportes) (78), p.p. 344-348. Aqui esta presente la
misma consideracion en cuanto a la edicion presentada en la nota 5 en cuanto a la Fisica.

39. Para captar lo hecho por Aristoteles en “Teoria del conocimiento” parece oportuno tener
presente la conclusion de los Analiticos segundos (99 b 15- 100b 15) sobre todo cuando escribe “Si,
pues, no poseemos ningun otro género <de conocimiento> verdadero aparte de la ciencia la
intuicion sera el principio de la ciencia.” (p. 440), pues esto le permite sostener que “... es necesario
también que la ciencia demostrativa se base en cosas verdaderas, primeras, inmediatas, ... El



https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
http://juango.es/files/Investigaciones-filosoficas.pdf

principio es una proposicion inmediata de la demostracion, y es inmediata aquella respecto a la que
no hay otra anterior.” (71b 20- 72a 5) (p.p. 316-317).

40. Analiticos segundos, p. 344.

* A partir de aqui, dependiendo de como se construyan las expresiones, considérense los usos
descriptivos, interrogativos o explicativos de que y porque.

41. Nunca hemos visto a los hombres, ni a Sécrates muerto sino, en el mejor de los casos, el
cadaver de alguien que fue Socrates y le convenia el predicado ser vivo, y si se cree lo escrito por
Platon la mayoria de los atenienses de mediados del siglo IV E.P.C. (época precontemporanea
clasica) conocia al hombre Socrates a quien gustaba andar inquiriendo para aprender.

42. El Libro I de estos Analiticos segundos esta dedicado a la teoria de la demostracion.

* P. 348.

** Notese para el ejemplo que viene a continuacion que en esta traduccion de los Tratados de
Légica II, el teorema a considerar debe recoger la negacion de la variable B: A no titilan. Asi en la
pagina 507 de la edicion greco-latina que se indica https://books.google.com.ni/books?
id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false

se lee en latin “Quare erit per hoc demon/tration: ut, quod planete prope, per id quod non [cintillant.
(Por lo que habra una demostracion de que cuando los planetas estan cerca, es por eso que no
parpadean.).

43. Analiticos segundos, p. 346.
* Entiéndase que se habla desde la cosmologia aristotélica.

** En el razonamiento del porque se puede mantener, frente a la traduccién manejada, el valor de
las variables A,B,C usadas en la exposicion del que sin que ello altere la estructura argumental,
justificando la inversion del término mas conocido.

44. Analiticos segundos 95a — 96a 15 (p.p. 414-421).

Véase aqui que, como planteé al comienzo, quizd el tema central del representante de los
peripatéticos es ofrecer un esquema, aun siendo general, de explicacién “cientifica” que deje atras
las interpretaciones mitoldgicas que él capta incluso en el planteamiento, algo no extrafio, de los
pitagoricos donde el trueno es PARA infundir temor a los del Tartaro.

45. Es de hacer notar ( el tema de fondo es: vision sobre “causalidad” en Aristoteles) que esa
produccion-generacién en circulo, con lo que justificar el intercambio de los términos silogisticos,
le permite (le obliga) distinguir entre la produccion universal y la que ocurre la mayoria de las
veces. Para las primeras el término medio (causa, principio inmediato), sera universal y para las
segundas lo sera la mayoria de las veces; y esto ahora veremos que esta presente en la “solucion”,
si la hay, del bicondicional y en la contemplacion de la explicacion estadistica.

46. Fisica, 176/79.

47. Sabido es el rechazo de Aristoteles al vacio, por ello no lo considera en el estudio del
movimiento que entiende como la alteracion de la materia que es una como totalidad en el continuo
del espacio y el tiempo. Fisica 216b 20-217b (259-263/144-147)

48. Fisica, 301/173.

Esta justificacion dada por el autor respecto a lo importante a considerar en el estudio en este
momento refleja otra vez es trasfondo de lo aqui tratado: las traducciones hechas de la obra de
Aristoteles, el pensamiento del mismo y, con la terminologia usada por Moravcsik, la semantica que
sostiene respecto a “causalidad” porque si una “cosa” es algo extramental (y ya esta exigiendo la
existencia del motor inmdévil) entre, p.e., un flujo térmico positivo y otro negativo no existe ninguna
contrariedad; asi, esas categorias se aplican al lenguaje (predicados), sin embargo “causa”, “motor
inmovil” (...) en su filosofia no son lenguaje pero desde el punto de vista 16gico-formal el término
medio se pretende como garante causal del accidente color gris como contrario al blanco y al negro.
49. “Ahora bien, el antes y el después son ante todo atributos de un lugar, y en virtud de su posicion
relativa.”, Aristoteles: Fisica 219a,15 (270/153).


https://books.google.com.ni/books?id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.ni/books?id=teRZAAAAcAAJ&printsec=frontcover&hl=es&pli=1#v=onepage&q&f=false

50. Concédase no explicitar aqui madvil y hablar de movimiento teniendo en cuenta la dynamis que
supone la physis en Aristoteles.

51. Aristoteles: Fisica 219b,10 (272/154).

Notese aqui como toma cuerpo el tiempo en la physis que permite seguir manteniendo a Aristoteles
en el contexto clasico del continuum que de otro modo al no concederle entidad en si mismo (219a:
Luego es evidente que el tiempo no es un movimiento, pero no hay tiempo sin movimiento) cabria
considerar la afirmacion de Baruch Brody (“Toward an Aristotelian Theory of Scientific
Explanation” p. 115 -aunque respecto a la explicacion-) de una lectura actualizada de la obra
aristotélica.

52. Aristoteles: Fisica 227a,10-30 (312-313/182-183).

53. Aunque mi interés puntual se centra en el par causalidad/explicacion en Aristdteles, y para esto
podria ser suficiente con las consideraciones temporales de Arist6teles, ya que ha planteado, como
se recoge en la nota 49, que el antes y el después son primeramente atributos del lugar y, sobre
todo, por lo que atafie a las paradojas del espacio parece conveniente tener presente la indicacion de
que “... ante todo tenemos que tener presente que no habria surgido ninguna investigacion sobre el
lugar si no hubiese un movimiento relativo al lugar;...” (Fisica 211a,10. 235/124), es decir: como
con el tiempo, el espacio no es movimiento pero sin él no habria lugar.

54. Lo continuo no tiene partes.

55. Aristoteles: Fisica 220a,5 (274/155).

56. Aristoteles: Fisica 219b,5/222a,10-222b (272, 282-284/154, 162-163).

57. Las comillas obedecen a las criticas hechas a Aristoteles sobre la no distincion precisa entre
causales y no. Si por naturaleza o por arte. Si hechos u otra cosa.

58. Aristoteles: Fisica 267b,25 (490/321).

59. Tarea que realiza Aristoteles en el comienzo del Libro IV de Fisica 208a-213a (221-245/113-
131).

60. Aristoteles: Fisica 233a, 10-25 (343-345/206-208).

Indicar aqui como curiosidad, por lo de hablar de la actualizacion de contextos, que la fortuna de
que Torricelli no pusiese en practica su proyecto experimental sobre la presion hasta el afio de
fallecimiento de Galileo permitié que este dltimo no intentara la ejecucion-publicacién de su
pensado experimento imposible de la Torre que habria “consagrado” los lugares naturales.

61. Aristoteles: Fisica 208a, 10 (212/108).

62. Aristoteles: Fisica 210b, 20-25 (233-234/126).

Recurre aqui Aristoteles, para mantener, frente a lo dicho por Zenon, que el lugar primario de una
cosa puede estar en otra como estado o afeccion, al ejemplo de la salud o del calor. Asi la salud la
sitia en las “cosas” calientes y el calor en los “cuerpos”, pero bien: esas otras cosas y esos otros
cuerpos ¢estan en algunos otros lugares y, por tanto, son separables?

63. Segun la sugerencia del traductor de la Fisica aqui utilizada (345, 13/208, 518) ¢;como
argumentaria Aristoteles si considerase el hecho real de que tanto la Tortuga como Aquiles se
cansan al correr? Dicho de otra manera: es patente que se puede hablar de movimientos rapidos y
lentos desde la comparacion entre ambos y sin tener que recurrir a la explicacién-causa, que no
descripcion, de por qué esto, y ya que Aristoteles “reduce” el infinito a finito para evitar las
contradicciones esto implica que Aquiles alcanza a la Tortuga, pero es posible que Aquiles sea poco
cuidadoso y corriendo en la misma ”linea” que el galapago contacte con él y ahora, imaginacion, el
contacto impulsa al quelonio mas alla de la meta y a su vez se observa un pequefio retroceso en el
correr de Aquiles (no voy a pensar en sentidos contrarios en el movimiento). Hechos: para los
planteamientos aristotélicos pocos o ninguno, dos méviles distintos no pueden ocupar un mismo
lugar al mismo tiempo (no simultaneidad, ni temporal -generacién en ciclo- ni causal) pues el sitio
es el limite del movil. Se ha producido un accidente y “sanseacab6”, la proxima vez Aquiles sera
mas cuidadoso.

64. Aristoteles: Fisica 208a, 35 (222/113).

65. Aristoteles: Fisica 208b, 20-25 (223/114). Analiticos segundos 79a, 5 (348).

66. Aristoteles: Analiticos segundos 94b, 35-95a, 5 (415).



67. Aristoteles: Analiticos sequndos 98a, 35-99b, 10 (430-435).

68. Hay que tener aqui presente que las causas de Aristoteles, en lo que a la Fisica se refiere,
suponen jerarquia en la “accién” causal desde el concurso de las cuatro, de ahi que en buena medida
la causa “primera” haya que pensarla como la eficiente moderna, que no la primera-teleolégica de
quien podria haber sido el octavo Sabio.

69. McCarthy, T.: “Discussion on an Aristotelian Model of Scientific Explanation”, Philosophy of
Science, 44 (1977), 159-66. Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University
Press. New York, 1993), 128-136. La “Discussion...” se cita en la reimpresion de 1993.

70. McCarthy, T.: “Discussion ...”, 128.

71. McCarthy, T.: “Discussion ...”, 130.

72. Plutén “fue” planeta entre los afios 1930 y 2006 de nuestra época.

73. McCarthy, T.: “Discussion ...”, 132.

74. Brody: 1993 (1972), 119.

75. Puede parecer esta una posicion de pragmatismo epistemoldgico, pero siendo atentos como a
continuacion se expone, no cabe ni en la filosofia del griego (pese a proceder del norte ¢barbaro?) ni
en el contexto socio-cultural que exigia como minimo, pero no suficiente, una visién del
conocimiento como la inaugurada con el periodo helenistico. Se puede ver
https://t38949.com/causas-razones-motivos/ (p.31).

76. Moravcsik, J.: What is Makes Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia in
Aristotle’ s Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P.,, Oxford 1991. Kindle de
Amazon, posicién 670.

77. Rossi, Carlo: “;Sostuvo Aristoteles una teoria de la explicacion? Algunas observaciones acerca
del alcance de la nocion aristotélica de aitia”. KRITERION, Belo Horizonte, n° 149, Ago./2021, p.
519-547.

https://www.researchgate.net/publication/

367929228 SOSTUVO ARISTOTELES UNA TEORIA DE LA EXPLICACION ALGUNAS
OBSERVACIONES ACERCA DEL ALCANCE DE LA NOCION ARISTOTELICA DE a'iti
a

78. Para las referencias uso la paginacion de la publicacion en KRITERION.

79. La indicacion voy a hablar de la causalidad de Aristoteles.

80. ANNAS, J.: “Aristotle on Inefficient Causes”. Philosophical Quarterly 32, p.p. 311-326, 1982.
81. Recordar que recurrir a Aristoteles y el azar no ofrece muchas perspectivas dada la
indeterminacion de las causa accidentales a, como se ha visto, que recurre Aristoteles con lo de “en
la mayoria de los casos” junto a la “causalidad multiple”.

Entre esos autores defensores de la interpretacion recibida considera a J. Moravcsik que entiendo
que debe de leerse con cuidado en este aspecto a la luz de las conclusiones que ha ofrecido este
filosofo en lo referido al intento de traer al presente la nociones orientadas a “lo” causal del
pensamiento aristotélico.

82. No voy a hablar ni de Instrumentalismo ni de Constructivismo.



https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://t38949.com/causas-razones-motivos/

Referencias bibliograficas:

Annas, J.: “Aristotle on Inefficient Causes”. Philosophical Quarterly 32, p.p. 311-326, 1982.
Aristételes: Tratados de légica (Organon) II. Editorial Gredos, S.A., Madrid, Espafia, 1988.
(https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-
organon-II-sobre-la-interpretacion -analiticos-primeros -analiticos-segundos-gredos.pdf
Aristoteles:Fisica. Editorial Gredos, S.A,, Madrid, Espania, 1995.
http://juango.es/filess ARISTOTELES---Fisica.pdf

Aristételes:Metafisica.
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-
aristoteles.pdf

Brody, B.A.: “Natural Kinds and Real Essences”, in The Journal of Philosophy, vol. LXIV, n.° 14,
July 20, 1967, p.p.431-446.

Brody, B.A.: “Towards an Aristotelian Theory of Scientific Explanation”, in Philosophy of Science,
39, 1972, p.p. 20-31. Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press.
New York, 1993), 113-127.

Hempel, C. G.: “Explanation in Science and History” in R.G. (ed.) Frontiers of Science and
Philosophy (London and Pittsburgh: Allen & Unwin and University of Pittsburgh Press 1962), 7-33.
Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University Press. New York, 1993), 17-41.
Hempel, C. G.: Aspects of scientific explanation and other essays in the philosophy of science.
New York: The Free Press,1965.

Hume, D.: Tratado sobre la naturaleza humana. Ensayo para introducir el método del
razonamiento experimental en los asuntos morales (1737-1740). Editorial Tecnos, S.A., Madrid,
Esparnia, 1988.
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-
naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf

Mackie, J.L.: Causes and conditions, American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct., 1965),
p.p. 245-264.

Reeditado en Causation (p.p. 33-55): edited by Ernest Sosa and Michael Tooley. Publisher,
Oxford ; New York : Oxford University Press, 1993.

McCarthy, T.: “Discussion on an Aristotelian Model of Scientific Explanation”, Philosophy of
Science, 44 (1977), 159-66. Reimpreso en R. David-Hillel (ed.) Explanation (Oxford University
Press. New York, 1993), 128-136.

Moravcsik, J.: “Aristotle on Adequate Explanations”. Synthese, vol. 28, no. 1, 1974, pp. 3-17.
https://www.deepdyve.com/Ip/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations _ OrEkszOOLA?
loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm campaign=rentalReceipt&ut
m_source=rentalReceipt&utm medium=email

Moravcsik, J.: What is Makes Reality Intelligible? Reflections on Aristotle’s Theory of Aitia in
Aristotle’ s Physics. A Collections of Essays. L. Judson ed., O.U.P., Oxford 1991. (Kindle de
Amazon -Reimpresion 2000-).

Rossi, C.: “sSostuvo Aristdteles una teoria de la explicacion? Algunas observaciones acerca del
alcance de la nocion aristotélica de aitia”. KRITERION, Belo Horizonte, n° 149, Ago./2021, p. 519-
547.

https://www.researchgate.net/publication/

367929228 SOSTUVO ARISTOTELES UNA TEORIA DE LA EXPLICACION ALGUNAS
OBSERVACIONES ACERCA DEL_ALCANCE DE LA NOCION ARISTOTELICA DEFE a'iti
a

Sawesi, S.- Rashrash, M.- Dammann, O.: The Representation of Causality and Causation with
Ontologies: A Systematic Literature Review. Online Journal of Public Health Informatics, Vol. 14
No. 1 (2022), (D.O.I.:https://doi.org/10.5210/0jphi.v14i1.12577).



https://doi.org/10.5210/ojphi.v14i1.12577
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/issue/view/719
https://ojphi.org/ojs/index.php/ojphi/index
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.researchgate.net/publication/367929228_SOSTUVO_ARISTOTELES_UNA_TEORIA_DE_LA_EXPLICACION_ALGUNAS_OBSERVACIONES_ACERCA_DEL_ALCANCE_DE_LA_NOCION_ARISTOTELICA_DE_a'itia
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations-0rEksz0OLA?loginPrompt=true&userEmail=amhlcnNhbnFAZ21haWwuY29t&utm_campaign=rentalReceipt&utm_source=rentalReceipt&utm_medium=email
https://www.deepdyve.com/lp/springer-journals/aristotle-on-adequate-explanations
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.gob.mx/files/metafisica-aristoteles.pdf
http://juango.es/files/ARISTOTELES---Fisica.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-tratados-de-logica-organon-II-sobre-la-interpretacion_-analiticos-primeros_-analiticos-segundos-gredos.pdf

Sosa, E.-Tooley, M. (Ed.): Causation. Oxford University Press. Oxford, New York, 1993.



