
¿RAZONES Y CAUSAS?

Las primeras “decisiones”

En la p. 10 de “Ni etiquetas, ni conceptos ni reduccionismo biológico” http://t38949.com/apostillas-
a-el-entorno-y-nosotros-ni-etiquetas-ni-conceptos-ni-reduccionismo/ hice  referencia  a  la
“autoconsciencia inconsciente del niño” para indicar cómo el antropomorfismo inicial es lo que
permite a nuestra “naturaleza” sobrevivir desde las interpretaciones del entorno que construimos
ante la insuficiencia para ello de un “hipotético instinto” en el animal humano. De ahí la constante
necesidad posterior de ir cribando en la medida de lo posible aquello de nosotros que ponemos en
las “cosas” pero, y de ahí su constancia, parece que por mucho que queramos lo que siempre vamos
a tener es una interpretación, siendo nosotros los sujetos interpretativos1. 
En  esos  primeros  estadios  de  la  (auto)  consciencia  inconsciente  parece,  en  este  inicio,  válido
plantear que lo que surge es cierta “percepción” de nuestras necesidades básicas que queremos
satisfacer. Así se va elaborando la conciencia de que para esa satisfacción debe darse algún tipo de
actividad-acción, aunque sea llorar, y no menos importante: esas acciones se llevan a cabo desde las
sensaciones que nos conducen a decidir si evitamos el dolor que provoca la carencia o si, por el
contrario, asumimos dicha situación  yendo más allá en  aquellas ocasiones en que tanto niños como
adultos “olvidamos”, p.e., alimentarnos, hidratarnos o excretar.
Así, desde el principio tenemos que el “conocimiento” (sensaciones y emociones que nos surgen
desde las primeras) nos obliga a elegir (si se capta cierta contradicción esta es ineludible) y con
mayor o menor grado de conciencia adoptamos algún criterio para ello, optando por el que nos
parece  el  más  adecuado  aunque  no  sepamos  porqué.  De  este  modo,  entre  otras  cosas,  son
interpretables situaciones que parecen contrarias a las aparentes sensaciones (siento un dolor y lo
aguanto  sin  hacer  nada  para  intentar  eliminarlo,  si  me  habitúo  a  él  estupendo  -los  acúfenos
funcionan de ese modo-).
Tenemos, a modo de síntesis, desde la más temprana edad que la “primera realidad” de la que
formamos parte somos nosotros y depende de lo que hagamos (¿lloro o no lloro?), y junto a ello que
esa realidad, desde la sensación-emoción, tiene que actuar, aunque sea de modo pasivo (si volvemos
a captar paradoja, recordar que muchas veces no hacemos nada para aliviar el dolor).
En línea con lo expuesto hasta aquí, en la p. 13 de “El entorno `y´ nosotros” (https://t38949.com/el-
entorno-y-nosotros) planteé, tomando el análisis de M. Rowlands (Rowlands, M. 2012) sobre las
condiciones para ser tenido en cuenta en la esfera de la moralidad o lo que, a mi juicio es más
importante, debe considerarse en la interacción entre las distintas realidades senso-emotivas que
...las razones morales básicas presentes en todos los animales (humanos o no) con “capacidad”
moral, vale para distinguir, desde la continuidad, entre sujetos morales humanos y no humanos, por
eso he dicho de ella que es condición necesaria para referir a los humanos pero, como se muestra
en todo el planteamiento, esto no hace a tales sujetos superiores, sino distintos, a los no humanos
pues ni unos ni otros dan respuesta a la motivación según la que actúan, en el mejor de los casos
los humanos piensan en ella pero no los otros sujetos, aunque no son capaces de explicar el porqué
(quizá es que no es explicable ni en términos de razones ni de causas, ya bastante dificultosa es la
noción de causalidad, o que no hay nada que explicar: en términos humeanos esas emociones se
dan, que no significa todo vale)... 
Hablando de realidades  senso-emotivas y fijándonos en que podemos decidir aguantar un dolor,
intentar  explicar  esto podría pasar por entender tal decisión-acción como resultado de un cálculo
donde el objetivo es llegar al  estado en que la sensación de dolor haya desaparecido pudiendo
seguirse o no  una emoción positiva (emocionadísimo que estoy  por haber sido tan valiente y listo
que ya no siento dolor -el porqué no siento dolor no me interesa y a lo mejor ni me planteo porqué
ni para el dolor ni para el no dolor-), es por eso, y por alusión a D. Hume, que vuelvo al siglo XVIII
pues en lo anterior se capta como desde la moralidad (Rowlands) se intenta entrever el tipo de
continuidad que se supone presente entre todas las realidades cerebradas que permita hablar de seres

http://t38949.com/apostillas-a-el-entorno-y-nosotros-ni-etiquetas-ni-conceptos-ni-reduccionismo/
http://t38949.com/apostillas-a-el-entorno-y-nosotros-ni-etiquetas-ni-conceptos-ni-reduccionismo/
https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros
https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros


con  algún  grado  de  consciencia  aplicado  este  a  su  dimensión  sensible  y,  en  algunos  casos,
emocional.
Ya vimos en la también p. 10 de “El entorno `y´ nosotros” la posición kantiana (en el mismo siglo
XVIII) sobre la moralidad de los animales no humanos, perspectiva que desde el intelectualismo,
que él intenta consagrar en la modernidad, es extensible en estos seres a la parcela cognitiva, y por
tanto de consciencia, indispensable para referir a elección desde las sensaciones generadas, por ello,
y como contraposición, solo citar las palabras de D. Hume Tratado de la naturaleza humana -Libro
primero, parte III- (1737-1740) cuando afirma “En este punto tenemos que hacer una distinción
entre las acciones animales de naturaleza vulgar, y que parecen estar al nivel de sus capacidades
corrientes, y aquellos casos más extraordinarios de sagacidad que los animales muestran a veces en
pro de su propia conservación y la propagación de su especie.  …  .
En  cuanto  a  las  acciones  del  primer  tipo,  afirmo  que  los  animales  proceden  en  base  a  un
razonamiento que no es de suyo diferente, ni se basa en diferentes principios que el que aparece en
la  naturaleza humana.  Es necesario,  en primer lugar,  que exista  una impresión inmediatamente
presente a su memoria1 o a sus sentidos, para que sirva de fundamentación a sus juicios. El perro
deduce la ira de su amo a partir del tono de su voz, y prevé el castigo que va a sufrir. A partir de una
cierta sensación que afecta a su olfato, juzga que la caza tiene que estar no lejos de él.
En segundo lugar, la inferencia que hace a partir de la impresión presente se construye sobre la
experiencia y sobre la observación de la conjunción de objetos en los casos pasados. Igual que
modificáis vosotros esta experiencia, así modifica él también su razonamiento.”2 
En similares  términos  se  pronuncia  en su  obra  de  1748  Investigaciones  sobre  el  conocimiento
humano -Sección 9: De la razón de los animales  al plantear “Pero aunque los animales extraen gran
parte  de sus conocimientos de la  observación,  también hay una buena porción de ellos  que la
naturaleza les ha dotado desde sus orígenes, … Aunque se trate de un instinto diferente, de todas
formas es un instinto lo que enseña al hombre a evitar el fuego2, … 3   

No olvidando que estamos leyendo en el siglo XVIII, el antroponegacionismo no debería ver en la
obra de D. Hume antropomorfismo alguno, solo estamos ante las inquietudes que derivarían en la
aparición de “la psicología científica y, si se quiere dentro de esta `la psicología comparada´”, pero
así como I. Kant solo permitía un sentimiento de pena del animal (aunque renegase del término)
humano hacia el no humano (desde esa moralidad donde el superior se compadece del inferior) en
Hume se mantiene esa continuidad entre animales eso sí (siglo XVIII), en cuanto a la moralidad el
autor es consciente de la complejidad que entraña tal estudio y así afirma  “Si esto sucede incluso en
filosofía natural, ¿cuánto más ocurrirá en la moral, donde existe una complicación mucho mayor de
circunstancias, y donde las opiniones y sentimientos esenciales a cualquier acción de la mente son
de  tal  manera  oscuros  e  implícitos  que  escapan  a  menudo a  nuestra  más  rigurosa  atención,  y
resultan no sólo inexplicables en sus causas, sino incluso desconocidos en su inexistencia? Mucho
me temo que el poco éxito que encuentre en mis investigaciones hará que esta observación tenga
más aire de apología que de jactancia.”4 afirmación esta que, entre otros aspectos similares, le lleva
a decir “Nada desearía más que el tener una oportunidad de confesar mis errores, y consideraría ese
retorno a la verdad y la razón como más honroso que la posesión del  juicio más infalible .”5,
declaraciones estas que deben ser unidas al hecho de que al entendimiento del Libro Tercero de el
Tratado, donde estudia específicamente la moral, lo considera independiente  al de los dos primeros
y así, fijándonos en esta investigación aparece para ese Hume, deseoso de conocer la naturaleza
humana pero a la vez inseguro y “escéptico” (retomaremos este aspecto), que la diferencia de grado
entre cualidades de animales humanos y no humanos presentan también cierta distinción cualitativa
a favor de los primeros respecto al conjunto de los restantes no humanos encontrándose esta en la
dimensión moral a cuyo estudio dedica ese Tercer Libro pese a que el segundo se centra en las
pasiones, esfera esta que sí comparte el conjunto de los animales no homeostáticos, de ahí que para
lo  humano la  moral  es  un  sentimiento  que  constituye  un  principio  inherente  al  alma humana,
sentimiento de simpatía hacia el conjunto de los humanos6.

En este  punto conviene no perder de vista  que leemos en el  siglo XVIII  y de ahí,  entre otras
consideraciones posibles, que leamos en ese contexto De Ilustración, como precisaría I. Kant, el



recurrir a la expresión alma, para referirse al posible fundamento de la moral, sin que la palabra
alma  se  corresponda  con  los,  al  menos  en  la  historia  greco-latina,  extremos  biologistas,
caracterizados  funcionalmente,  de  Aristóteles  o  con  las  diversas  propuestas  divinizantes  de  las
varias religiones sino que, más bien al contrario, y como hace también Hume en el mismo pasaje,
este  alma  queda  equiparada  a  la  naturaleza  humana  pues  esta  manifiesta  su  generosidad  y
capacidad  desde  el  amor  a  las  virtudes  útiles,  sociales  o  personales7, alejándose  así  cualquier
proximidad a las antedichas posturas posibles a este respecto y expresándose de modo nítido el
carácter social de la moral, pero no ese carácter social fundamental en el mundo clásico sino ese que
hay que  repensar  en  los  momentos  a  que  nos  referimos  que  exigen la  revisión-análisis  de  los
conceptos estado natural/social,  natural/artificial, innato/adquirido, salvaje/cultivado (civilizado) …
Con esta indicación intento  resaltar y, en la medida de lo posible, comprender-hacer propias las
dudas manifestadas por D. Hume que aquí en el campo de la moral le llevan a presentar (al menos
hasta ese momento, aunque hemos mostrado sus expectativas sobre el desarrollo de estos estudios
desde  su  intento  de  conocer  la  naturaleza  humana)  una  discontinuidad  en  el  conjunto  de  los
animales cerebrados mediante un plus para los humanos.

Si  esto  parece  suponer  algún  problema  importante  para  el  establecimiento  de  relaciones
“adecuadas” desde la perspectiva moral entre los distintos grupos de seres vivos no tiene por qué
darse tal situación, pues aquí revisamos un momento pretérito de la historia pero, aunque fuera que
en el momento actual ni existiese la ciencia de la naturaleza humana perseguida por Hume ni la
etología  del  siglo  XXI  E.C.,  tareas  ambas  que  se  encuentran  en  proceso  de  desarrollo,  estoy
convencido  de  que  Hume  y  yo  intentaríamos  evitar  en  la  medida  de  nuestras  posibilidades
cualquier situación  donde se apreciase dolor en cualquier especie o, de modo más extremo, su
desaparición, y así tendríamos presentes tanto las posibles virtudes útiles como las personales y las
sociales, por  lo que no debemos dejar atrás que para Hume un principio moral es un sentimiento y,
para mí y viendo que antes relataba “dicotomías” conceptuales, sigo sin entender (como expresé en
“El entorno `y´nosotros”) el comportamiento de Teresa de Calcuta (egoísmo/altruismo) tal que al
ver, por ejemplo, a una hormiga (aún la capto si no está “muy” oscuro y/o lejos) que se aproxima
hacia mí me aparto porque se me presenta un sentimiento que no sé, no sé … a lo mejor es que no
hay nada que saber ni siquiera, en mí, cómo funcionan los “mecanismos” de supervivencia de la
hormiga o si los tiene.
Ese ir hasta D. Hume en el XVIII podría tender a interpretarse como una propensión por mi parte a
dejar a un lado lo planteado por éste (Hume) sobre la moralidad de los animales no humanos dadas
las nuevas aportaciones, o al menos interés mostrado, desde, focalizando, la etología y la ética pero
siendo evidente el  desfase cultural  existente vuelvo a recordar que a mí no me supone ningún
problema  pensar las relaciones entre seres sintientes en términos de sentimientos para los sintientes
humanos, base de la moralidad en Hume, cuyas manifestaciones puedan interpretarse que gozan de
la mayor aceptación entre los individuos implicados, sean animales humanos o no humanos (si no
piso a la hormiga no me siento a disgusto y parece que no se observa ningún cambio en su forma -
de la hormiga- de seguir viviendo).
Desde el punto de vista práctico para este imaginado escenario:
a) Ningún animal no humano requiere de un entorno distinto a su hábitat originario o algún otro
alternativo  al  que  hayan  podido  adaptarse  para  sobrevivir.  Si  eso  no  ocurre,  con  una  alta
probabilidad, y frente al propio dinamismo del entorno natural, el animal humano es responsable de
ese desequilibrio que se ha convertido en  global. 
Desde  esas  condiciones  iniciales  ningún  depredador  no  humano  dispone  de  capacidad  para
sobrevivir del humano como fuente energética (aunque solo sea por haber aparecido antes en los
procesos evolutivos), siempre que el recién llegado depredador humano no invada el territorio (nos
escandaliza  que  un  oso  haya  terminado  con  la  vida  de  un  excursionista  o  Islero  con  la  de
Manolete)8. 
Así las cosas,  toda fundación o espacio temático está bien para desgravación fiscal  por interés
comunitario, que no cultural. Con todo el peligro que entraña el mar si no se adoptan ciertas normas
de seguridad, los castellano-manchegos que quieran conocerlo tienen que desplazarse pues un mar



en la Puerta de Toledo sería, en el mejor de los casos, solo una laguna o, en su defecto, un lago. Por
cierto ¿qué hacen unos pingüinos dentro de un habitáculo de cristal en el Puerto de la Cruz a 100
Kms. de África?9 
b) La depredación de los animales humanos al ser omnívoros no sería un factor de supervivencia de
orden superior, si se alega la idoneidad nutricional y en tanto que invertimos (los consumidores) en
conocimiento científico es a cambio de algo distinto a la idea clásica de conocimiento. Ahí aparece
la  industria  transformadora  de  nutrientes  y  sabores,  lo  que  supone  liberación  de  los  mayores
organismos biológicos sintientes. En esta esfera lo del cultivo de carne a partir de células madre
animal solo tiende a abaratar el proceso de producción en pro del aumento de capital.
c)  Cuarenta  años  atrás  había  que  preguntarle  a  un  experto  qué  significaban  las  siglas  AI  que
habíamos encontrado escritas en algún texto de poca difusión en nuestro entorno y tras la consulta
nos quedaba la imagen de un teórico en su casa  en E.E.U.U.,  en este año se han hecho  públicas las
características idiosincráticas y físicas de los habitantes de las distintas comunidades autónomas de
España  elaboradas  por  una  IA.  Cuando  el  capitalismo no  da  más  de  sí  y  comienza  su  forma
financiero-digitalizada, a lo que se presta la emergente IA de mano de la robótica complementaria,
parece que el concepto que tanto gusta, entre otros, al actual gobierno español y sus votantes como
es el de animal de producción es solo un término anacrónico, y en este anacronismo estaría también
implicado el animal de producción humano (cuestión distinta es hasta dónde llegue la nueva forma
capitalista). Lo de las prácticas culturales con animales no humanos es solo aberración cultural de
los animales humanos.
d) Uniendo “la” IA y la digitalización correspondiente al hecho de la prontitud en la vacunación anti
covid19, es de esperar que la investigación médica sea cada vez menos invasiva y, al menos para mí
y coincidiendo en este caso con las palabras de J. Vernal “Solamente descubriendo el animal que
somos es que podremos desviarnos de un futuro en que una única especie animal, la humana, haya
restado en la Tierra.”10, que avance, mejor antes que después, de modo que se pueda prescindir, con
todo lo que ello implica en la práctica, del uso del término lingüístico conejillo de indias.
Curioso  en  este  caso:  la  investigación  médica  realizada  con  humanos  (para  humanos,  no  para
cocodrilos o cualquier otra especie que no sea la humana) se efectúa con el consentimiento del
sujeto  de  experimentación,  con animales  no humanos para  humanos la  dificultad-imposibilidad
técnica para ello implica la decisión del investigador, de modo que la incapacidad de dación de
consentimiento parece (toda apariencia, suponiendo que haya otra cosa que permita hablar de esta,
es  engañosa)  fundamentar  tal  decisión  “como si”  esa  dificultad  de  manifestar  la  conciencia  y
sufrimiento  ante  esa  situación  de  atropello  experimental  no  existiera   (soy  uno  de  los  tantos
hablantes que somos del chino de J. Searle, pero aquí es al revés: no manifestar en “humano” algo
no significa que no exista ese algo) y, lo que es más llamativo: esa diferencia quiere mostrar que la
vida humana es superior a la del resto de especies. Aquí la insostenibilidad  de la apariencia es
máxima y, desde esta, la falacia por accidente (es un accidente que yo no hable ni chino ni cobayo
peruano) que lleva a presentar y defender el especismo.
Si alguien se siente inclinado a preguntarse sobre si yo estoy dispuesto a actuar según eso anterior
no voy a “escurrir el bulto”:  es un sinsentido tratar de indicar a alguien cómo debe vivir (ni siquiera
he logrado descargar “mi” cuerpo sobre “su” sombra ¿cómo entrar en la posible vida de otro?) pero
sí que sigo siendo muy egoísta y como no me gusta sentirme mal me he planteado si el mundo en el
que me encuentro tiene que ser como es o puede hacerse, al menos desde una perspectiva lógico
modal, de otra manera que conlleve menos dolor y en definitiva la materialización de las palabras
presentadas  de  Javier  Vernal  sobre  la  resta  de  una  especie  animal  pero  con  un  plus:  en  las
condiciones actuales no restaría una sola especie animal sino varias y otras de los restantes  reinos.
Como parece que desde el punto de vista lógico no se presenta ninguna dificultad para rehacer la
forma de vida conforme a ese “egoísmo” (el único que parece presentarse con visos de triunfar) hay
que plantearse la dificultad técnico-práctico de ello y (dije que me iba a “mojar”) lo hago fijándome
en los aspectos más comprometidos antes presentados como el “b” y el “d” y en ese orden de
prioridad. Lo primero es decir que no se trata de sustraer sino de añadir aquello que ha permitido la
adaptación de los animales humanos y que ha sido la producción de conocimiento fiable en cuanto



que revisable (si no estamos de acuerdo con las características que nos ha asignado la IA implicada
a los habitantes de cada comunidad revisemos el proceso) y con eso nos damos cuenta de que en lo
nutricional los cambios son posibles y además algunos animales no humanos (p.e. los conejillos de
indias y con determinación biológica) son croptófagos, hablar de canivalismo es pensar casi con
exclusividad en animales humanos y respecto a estas características la gran diferencia entre los
croptófagos y los canívales es que la croptofagia se mantiene pero no el canivalismo, sirviendo este
hecho  para  apoyar  el  continuismo  animal  pues  los  factores  biológicos  que  atienden  a  ambos
fenómenos son los mismos en ambos casos, pero para lo que presento aquí lo significativo es ver el
amplio componente cultural en el animal humano que le dota de mayor flexibilidad para adoptar
nuevas pautas de conducta básica (¿qué me gusta más: con o sin?) facilitándose la realización de ese
apartado “b”.
Del mismo modo que no se puede hablar igual de conocimiento válido antes que después de N.
Copérnico tampoco se puede hacer  aplicado al campo de la salud, por eso aquí en la letra “d” se
trata de seguir la misma consigna y añadir todo aquello que cumpla con el “egoísmo” reseñado y
por una cuestión de coherencia (aunque solo sea para no perder el capital invertido) el desarrollo de
la  tecnología  de  la  investigación  médica  es  para  usarla  (así  se  radiografía  el  abdomen  de  un
conejillo de indias para detectar si está afectado por gases que siendo algo que surge de una estasis
digestiva  puede  conducirle  a  una  muerte  prematura),  por  ello  los  modelos  artificiales  de
investigación  de  tal  índole  deben  de  ir  sustituyendo  a  los  organismos  biológicos  hasta  ahora
utilizados pues, no perdamos de vista  que, estos últimos de animales no humanos para aplicar a los
sí humanos no dejan de ser artificiales aunque de materia biológica.
En  línea  con  esto  de  remarcar  el  carácter  artificial  aunque  biológico  y,  anticipo  una  idea  que
posteriormente aparecerá como central, la manipulación de las condiciones experimentales, recojo
palabras  de  Sarah  Kite  (Action  for  Primates)  “Los  animales  no  contraen  muchas  de  las
enfermedades humanas que padecen las personas, como enfermedades cardíacas, tipos de cáncer,
VIH, enfermedad de Parkinson o esquizofrenia. Los signos de estas enfermedades tienen que ser
inducidos artificialmente en el animal. Los modelos animales resultantes suelen ser representantes
toscos e incompletos de la enfermedad humana. No sólo se desperdicia la vida de los animales, así
como el tiempo y el dinero, sino que los tratamientos efectivos pueden descartarse por error” .  Esta
demanda de  clarificación sobre  lo  que se  experimenta  (no estoy en condiciones  de  decir  si  el
experimento diseñado es aún más útil que otro posible directamente sobre el paciente natural pero
ello hace más pertinente la solicitud de clarificación) y también por la alusión hecha arriba a la
“coherencia del capitalismo”, parece conveniente añadir estas otras palabras de la primatóloga Lisa
Jones Engel  A día de hoy,  el  avance tecnológico ha desarrollado métodos de investigación de
vanguardia sin la utilización animales, incluida la tecnología de órganos en chips, simulaciones
informáticas sofisticadas y cultivos tridimensionales de células humanas y “se ha demostrado una y
otra vez que son más precisos que los métodos en vivo y letales para los animales”, reflexiona la
doctora  y  primatóloga Lisa  Jones  Engel.  “Es  hora  de  que  estas  empresas  dejen  la  población
restante de estos monos en la naturaleza y se cambien a métodos de investigación modernos y
realmente relevantes para los humanos”
(https://www.elsaltodiario.com/maltrato-animal/experimentos-primates-vivos-europa-espana-nadie-
quiere-ver). 11              

Estas referencias,  además de mostrar que puede ser conveniente (“egoísmo”),  al  menos pensar,
modificar nuestra relación tradicional con el resto de seres vivos y especialmente con los animales,
también reflejan la superestructura reinante en este mundo nuestro de modo que además de aplicar
la  tecnología  digital  al  desarrollo  de  la  investigación  biomédica,  al  mercado  de  animales  no
humanos (si no se considera el tráfico de órganos humanos o determinadas formas de eugenesia)
tampoco le es menospreciable el uso de esta nueva tecnología como productora de capital en la
gestión de semejantes mercados. 
Esto puede parecer un relato de ciencia-terror pero ocurre, y para no meternos con nadie, que la
normativa  europea  que  trata  de  regular  el  uso  de  animales  para  la  experimentación  (aquí  los
animales humanos no están incluidos) data del año 2010 http://data.europa.eu/eli/dir/2010/63/oj  ,

http://data.europa.eu/eli/dir/2010/63/oj
https://www.elsaltodiario.com/maltrato-animal/experimentos-primates-vivos-europa-espana-nadie-quiere-ver
https://www.elsaltodiario.com/maltrato-animal/experimentos-primates-vivos-europa-espana-nadie-quiere-ver


pero encontramos hechos como los publicados por El Salto A juicio de los investigadores de los tres
colectivos consultados, la voluntad política de la EU “parece fácilmente moldeable a los intereses
de las empresas y lobbies de la experimentación animal”. La directiva de la EU que regula el uso
de animales en experimentación preveía prohibir el uso de primates capturados en la naturaleza a
partir de noviembre de 2022 por su extrema crueldad. “Aun así, a pesar de que los macacos de
cola larga han sido declarados en peligro de extinción y en otra muestra más del sometimiento
hacia esta industria, esa normativa nunca ha entrado en vigor y en abril de 2023 y, tras la presión
de lobbies como EARA, publicaron otro estudio que concluía que esta medida ‘no era viable’”,
lamentan desde Abolición Vivisección.12.  
En el momento de la Ilustración (siglo XVIII E.C.), grosso modo, hemos encontrado el especismo
(ojalá se pudiera decir en sus últimas manifestaciones, pues lo curioso de esta situación es que,
desde el punto de vista teórico, como a partir de ahí ya resulta cuando menos polémico sostenerlo
sin ninguna dificultad, pero en la práctica, tres siglos más tarde, y para ser optimista, sigue siendo
un problema) como consecuencia necesaria de vindicar el nuevo carácter encontrado en la razón,
pero  a  la  vez  ello  ha  supuesto  fijarse  en  el  carácter  “vital”  de  esta  y  ahí  ya  parece  menester
comenzar a repensar esta posición tradicional, como muestra de esto me limito a traer otra vez las
palabras de Hume arriba referidas  (Igual que modificáis vosotros esta experiencia, así modifica él
también su razonamiento.) que, con todas las dificultades que en su tiempo el escocés tuvo para
poder ir más allá de lo que hizo, en el siglo siguiente (XIX) y también con mayor o menor fortuna,
al menos en sus orígenes13, conduce al evolucionismo (continuismo).

¿Causalidad? como trasfondo natural del especismo 

Se puede afirmar así  que hablar de moralidad en el  siglo XVIII  no va más allá de pensar en
animales  emocionales  humanos,  pero,  y  por  lo  brevemente  expuesto  al  comienzo  sobre  la
“consciencia inconsciente del niño”, la idea (en el sentido genérico del término y específico en D.
Hume) de causalidad,  al menos en el nivel del análisis, en Hume sigue teniendo vigencia tres siglos
más tarde: el niño tiene la necesidad de desear cosas/acciones y el humano adulto, que comienza
haciéndose desde ese niño inicial, parece incapaz, aunque en muchas ocasiones no lo manifieste, de
no plantearse el porqué a toda percepción que en él se da. ¿Será que esa incapacidad forma parte de
eso a que los esencialismos se refieren como esencia-naturaleza, en este caso, humana?. En nuestro
planteamiento inicial esa cuestión pasaba por responder a porqué los animales no humanos deben
entrar en relaciones distintas a las que hasta ahora se han dado14 con los sí humanos, planteando por
mi parte que el criterio (de existir) no tiene, y se puede, que ser el de la moralidad (sea en el grado
que sea si hay alguno para el conjunto de los animales más próximos en la “gama” evolutiva).
Además, en ese estar siempre deseando cosas-acciones no dejamos de planificar ( parece que causas
y  motivos  o  razones  no  nos  dejan  “crecer”15,  aunque  en  esto,  y  salvo  querer  entrar  en  la
problemática específica del finalismo, más que a causa se refiere a no causa -anticipación de las
dificultades de justificación de la causalidad-), algo inherente al desear, lo que recuerda, por aquello
de las Reflexiones sobre los temas de siempre, que uno de ellos en nuestra -la personal, la única
de la que tenemos  experiencia- vida es el determinismo/indeterminismo16,  lo que presentado en
estos términos conduce a la noción de causalidad17, en este caso desde la investigación puesta en
marcha por D. Hume más allá de lo hablado en su momento por Aristóteles18 sobre explicación,
causa y causación.

¿Qué decir de la causalidad no dicho?

Tomo como punto de partida el inicio de la Sección III del Libro PRIMERO del Tratado según el
cual “Es una máxima general en filosofía que todo lo que empieza a existir debe tener una causa de
su existencia64 . Por lo común, se admite la validez de esto en todo razonamiento, sin aducir —ni
exigir— prueba alguna. Se supone que está basado en la intuición, y que es una de esas máximas
que, aunque puedan ser negadas de palabra, los hombres no pueden poner en el fondo realmente en



duda. Pero  si  examinamos  esta  máxima  según  la  idea  de  conocimiento  antes  explicada,
descubriremos que no hay rastro alguno de una tal certeza intuitiva; por el contrario, hallaremos que
su naturaleza es por completo extraña a ese tipo de convicción.”19

Encuentro así el arranque de la epistemología de Hume con la duda puesta sobre el principio de
causalidad, labor que se plantea en la búsqueda de la naturaleza humana (no confundir en él con
estado de naturaleza para los animales humanos) y yo, motivado por las críticas al antropomorfismo
en  el  estudio  de  los  animales  me  he  referido  a  la  “consciencia  inconsciente”  en  el  niño  que
comienza a sentir  hambre,  comienza a sentir  el  deseo de superar  la  sensación previa,  esto que
durante todo el proceso vital de los humanos es una constante se da desde los primeros momentos y
se va amplificando, precisando y, en definitiva, desarrollando a lo largo de la vida, pero buscando,
en este “marco empirista” en que se centra, un sinónimo de sentir, se puede hablar de conocer y así
se llega a que el primer conocimiento que se tiene es el de “cosas” que ocurren (hechos) y que
además este conocimiento se da en nosotros, luego vendrán las nodrizas, los biberones y las IA
robotizadas  como  elementos  “externos”  del  aprendizaje.  Además,  al  sentirse  hambre  se  siente
también debilidad, posible sudoración; al sentir deseo de superar la primera lo que se siente es la
presencia de una forma de seno de color desde blanco pálido hasta negro bien negro -con el centro
circular oscuro que contrasta con su contorno salvo en el tono negro negro- próximo a una cara
humana,  un objeto  con estructura  tridimensional  más senoide  por  seno (no repetitiva  y  menos
suave) que sinusoide  y con bastante frecuencia, para facilitar la operación, de “color” blanco que va
desapareciendo asido por una mano con la misma gama cromática del marrón que el seno. De los
bots artificialmente inteligentes a ver qué sale. Lo importante de todo esto último es captar que eso
que se  siente  es  algo complejo (hambre-dolor,  debilidad,  sudoración …) y que a  su vez capto
diferencias entre senos y biberones y si tengo alguna duda puedo manipular mientras que si no
acabo de identificar las sinusoides, espirales y espirales sinusoidales la única manipulación posible
es dibujar, vuelvo arriba para ver la noción de conocimiento explicada por Hume en el siglo XVIII.
Hume comienza a investigar el conocimiento en la sección I de la PRIMERA PARTE  del Libro I de
su  Tratado… donde se lee (rompo con la norma de la cita para que no se confunda el texto y la
aclaración ambos del autor)  Todas las percepciones de la mente humana se reducen a dos clases
distintas,  que denominaré IMPRESIONES e IDEAS.  La diferencia entre  ambas consiste  en los
grados  de  fuerza  y  vivacidad  con  que  inciden  sobre  la  mente  y  se  abren  camino  en  nuestro
pensamiento o conciencia. A las percepciones que entran con mayor fuerza y violencia las podemos
denominar  impresiones;  e  incluyo  bajo  este  nombre  todas  nuestras  sensaciones,  pasiones  y
emociones  tal  como hacen su primera aparición en el  alma.  Por  ideas  entiendo las  imágenes
débiles de las impresiones, cuando pensamos y razonamos; de esta clase son todas las percepciones
suscitadas por el presente discurso, por ejemplo, con la sola excepción de las que surgen de la vista
y del tacto, y con la del placer o disgusto inmediatos que este discurso pueda ocasionar. No creo
que sea necesario gastar muchas palabras para explicar esta distinción. Cada uno percibirá en
seguida por sí mismo la diferencia que hay entre sentir y pensar. Los grados normales de estas
percepciones se distinguen con facilidad, aunque no es imposible que en algunos casos particulares
puedan aproximarse mucho un tipo a otro. Así, en el sueño, en estado febril, en la locura o en una
muy violenta emoción del alma nuestras ideas pueden aproximarse a nuestras impresiones; sucede
a veces,  por  el  contrario,  que nuestras  impresiones  son tan tenues  y  débiles  que no podemos
diferenciarlas de nuestras ideas. Pero a pesar de esta gran semejanza apreciada en unos pocos
casos, las impresiones y las ideas son por lo general de tal modo diferentes que nadie tendría
escrúpulos en situarlas bajo grupos distintos, así como en asignar a cada una un nombre peculiar
para hacer notar la diferencia *. Hay otra división de nuestras percepciones que será conveniente
tener en cuenta, y que se extiende tanto a nuestras impresiones como a nuestras ideas. Se trata de
la división en SIMPLES y COMPLEJAS.
* Utilizo estos términos, impresión e idea, en un sentido diferente del habitual, y espero que se me
permitirá esta libertad. Quizás haya más bien restaurado la palabra idea en su sentido original, del
cual la había apartado el señor Locke al hacerla valer para todas nuestras percepciones. Por otra
parte, no quisiera que se entendiese por el término impresión la manera de expresar la forma en que



son producidas nuestras impresiones vivaces en el alma, sino simplemente las percepciones mismas,
para las que no hay —que yo sepa— nombre particular, ni en inglés ni en ninguna otra lengua. 
En esas matizaciones que presenta pone bajo el capítulo de impresiones a las sensaciones, pasiones
y emociones como se dan en un primer momento (antes de pasar lo que de ellas pueda pasar a idea -
tras el paso de algunas de ellas por impresiones de reflexión-) de ahí que en el conocimiento haya
impresiones  e  ideas,  pero  en  cuanto  que  toda  percepción  (contenido  mental)  no  es  igual,  el
conocimiento presenta  impresiones e ideas aunque las primeras tal y como se dan inicialmente en
la naturaleza humana no pasan a formar parte del conocimiento, mucho menos en Hume para quien
conocimiento  lo  es  dependiendo  de  ideas  y  sus  relaciones  (por  ejemplo:  la  hipérbola  es  una
“espiral”  sinusoidal   con  oscilación  más  suave  que  una  sinusoide)  mientras  que   es  bastante
PROBABLE que de los bots inteligentes, a condición de que su aspecto no asuste al lactante, lo
serán atendiendo al manejo de un dispositivo, que puede -debe- ser más eficiente, funcionalmente
muy similar al seno-biberón.
Establecida la primera relación entre impresiones e ideas como elementos va más allá en el análisis
del  vínculo y escribe “Las ideas producen  imágenes de sí mismas en nuevas ideas; pero como se
supone que las ideas primarias derivan de impresiones, sigue siendo verdad que todas nuestras ideas
simples proceden mediata o inmediatamente de sus correspondientes impresiones. Este es, pues, el
primer principio que establezco en la ciencia de la naturaleza humana; …”21.
Como no tengo impresión de la/el bot nodriza22,  y podría ocurrir que este nunca exista, ¿cómo
explicar en estas situaciones mi idea respecto a tal  circunstancia  ya que en este escenario no
dispongo de ninguna impresión -simple- (aunque el robot aparezca como una idea compleja esto no
es problema pues según ese primer principio ello es posible si se dispone de las impresiones que
dan lugar a las ideas simples).
Para  reafirmar  la  necesidad  de  la  impresión  en  la  formación  de  ideas  considera  Hume  un
contraejemplo,  real23, a su primer principio donde en una gama cromática que falte una tonalidad
según el orden establecido, en esta situación se contrasta que cualquier sujeto humano tipo suple esa
ausencia tonal sin que esté presente la impresión y es capaz de pensar sobre una gama de color bien
constituida. Ante esto concluye24 que lo de contraejemplo es solo apariencia pues, no es que haya
mecanismos inconscientes ( en el sentido planteado por F. M. Cornford para la interpretación de las
distintas construcciones culturales que se han dado a lo largo de la historia desde las comunidades
totémicas https://es.scribd.com/document/389890284/Cornford-La-Filosofia-No-Escrita-PDF  #    p.p.
23-44) sino que hay algo más biológico, y consciente, que es la memoria y la imaginación como
mecanismos (facultades refiere Hume) que permiten la formación de ideas cuando estando ausentes
las impresiones estas sí que han estado en algún momento en la mente, es ahí donde la memoria
retiene  con  bastante  vivacidad  la  impresión  dada  en  su  momento,  en  este  caso  afirma  que  el
resultado de la evocación de la memoria es un elemento intermedio entre idea e impresión (recordar
lo dicho sobre los casos particulares de proximidad entre impresión e idea). Si por el contrario la
vivacidad de esa impresión se ha perdido, lo que resta es una idea en la imaginación y con ello se
dispone ya de dos modos de repetir ideas que me permiten Idear a mi robot nodriza y al pintor, ya
sea  figurativo  o  abstracto,  suplir,  al  primero  el  tono correspondiente  o,  al  segundo,  generar  el
discontinuo cromático.
Aclarada la validez de ese primer principio se concluye que las ideas de la memoria guardan el
orden en que se presentaron las impresiones correspondientes, mientras que las de la imaginación
no están condicionadas por esa función de la memoria  sino que, más bien al contrario, tienden o
permiten la alteración de esa organización, algo que no es de sorprender al ver como la idea (de la
imaginación) se ha despojado de la vivacidad de la impresión y, entendiendo hoy la memoria como
un procesamiento de información, tiene sentido que suponga mayor esfuerzo la evocación de las
ideas  más  antiguas  de  la  memoria.  Se  van  verbalizando,  y  por  tanto  perdiendo  viveza,  las
impresiones iniciales de modo que si  son de sensación y visuales,  en sistemas no digitalizados
(in/out), se acaba perdiendo la imagen.
Con esto se está en disposición de entender cómo desde impresiones originales (término este de la
originalidad polémico en el contexto racionalista-empirista) se llega a la disposición (construcción)

https://es.scribd.com/document/389890284/Cornford-La-Filosofia-No-Escrita-PDF#
https://es.scribd.com/document/389890284/Cornford-La-Filosofia-No-Escrita-PDF


de ideas complejas, pues se vio  como Hume presentaba la distinción de los elementos a partir de
los que se constituye el “conocimiento” (ya introduje conocimiento/PROBABILIDAD a la vez que
hablé de dibujar sinusoides, espirales y espirales sinusoidales) que se dividen (bien hablemos de
impresiones o bien lo hagamos de ideas) en simples y complejas, y así mi idea de robot nodriza es
compleja pero también lo es la impresión que estoy teniendo de mancha en una superficie blanca
cada vez que presiono con los dedos para vencer la resistencia de unas pequeñas áreas negras con
marcas blancas (mi imaginación me indica que si fuese una pantalla táctil, mis dedos se deslizarían
de tal modo que no sé si la artrosis me permitiría la habilidad necesaria para que no apareciese una
señal  continua)  por  lo  que  resta  ver  cómo puedo pasar  de  lo  simple,  en  este  caso  ideas,  a  lo
complejo  y  en  este  quehacer  ya  está  el  compromiso  de  que  eso  va  a  depender  de  mí,  de  mi
naturaleza como estudiaba D. Hume, tal que tendré que probar si lo que hago se corresponde con
alguna otra impresión a la que mi memoria no puede acceder, o, si al menos, accede a un orden
procesado. 
Mientras describo lo que estoy percibiendo al manipular el dispositivo digital contiguo a mis dedos
parece que soy el descubridor de esta suerte de impresiones e ideas pero solo contrasto, siguiendo
el “manual” de Hume - Tratado -, como mi mente (leyendo a Hume y que yo hablaría de estado
mental pero para lo que viene vale referirse a mente) tiende a asociar ideas, desde la imaginación -
en  la  memoria  la  asociación,  en  circunstancias  no  patológicas,  viene  dada  desde  el  orden
cronológico- a partir de las cualidades asociativas presentes en toda idea simple (desde el primer
grado de simplicidad de una idea: “color” de la oscuridad=“negro”, el resto puede ser entre sí, de
forma relativa  y  evitando los  extremos,  compleja  o  simple  en  sentido  creciente  o  decreciente)
siendo estas cualidades asociativas, que permiten el recorrido de una idea a otra, la semejanza, la
contigüidad en momento y lugar y la causa y efecto25.  Pienso en que a mi lado hay un lápiz y
también un bolígrafo (aquí la imaginación está más presente que nunca porque en los ambientes
“intelectuales” estas ideas simples mías no se corresponden con ninguna impresión simple, pero no
hay misterio: son ideas de memoria mías que cuando sea necesario, que no parece tal, intentaré
transmitirlas  generando  impresiones  en  otros)  y  concluyo  que  deben  de  usarse  para  acciones
similares (ya probaré). Razono que si están a mi lado aquí hay tres objetos: yo, el lápiz que toco y el
bolígrafo que está al lado del lápiz (separado no, al lado sin ser continuo porque somos tres) eso sí,
mientras, enumero: primero yo, luego el lápiz y después el bolígrafo  como una sucesión natural.
Reflexiono después de haber enumerado con el dedo para describir los objetos y mientras lo hago
me doy cuenta de que en mi dedo hay una mancha que parece tinta, sigo reflexionando y concluyo:
no vuelvo a contar de manera “digital” y así vuelvo a la máxima filosófica que pretende analizar
Hume pues ¿de dónde he sacado que la mancha de tinta en mi dedo procede de la enumeración -
objetos tocados-? En el mejor de los casos tengo impresión de mi dedo, el lápiz, el bolígrafo, mi
dedo  contiguo  al  bolígrafo  -impresión  compleja-,  mancha  de  tinta  contigua  a  mi  dedo  tras  -
contigüidad  temporal-  tocar  el  bolígrafo  -también  compleja-  pero  ¿dónde  está  la  impresión
necesaria del bolígrafo, contiguo a mi dedo, generando la mancha de tinta en él?
Una vez planteado cómo la mente puede crear ideas complejas desde impresiones simples esto
facilita también entender cómo las ideas simples de las complejas pueden recomponerse, lo que es
igual:  descomponerse y así  presenta  Hume su primer hecho26 sobre la falsedad intuitiva de la
proposición que afirma la conexión necesaria entre existencias y causas pues cabe entender que ante
mí  hay  un  bolígrafo  sin  tener  que  plantearme  ninguna  causa  (el  aprendizaje  más  básico,  la
gramática,  se  inicia  con el  uso de los  términos lingüísticos y las  reflexiones sobre ello  vienen
después, cuando ya tengo sobre qué reflexionar). En este punto podría pensarse que valdría decir lo
mismo de causa respecto a existencia pero no ocurre, causa siempre lo es de otra cosa, de alguna
existencia (si digo de sí misma significa que es innecesaria y solo resta existencia sin causa) pero
con esto lo que sí  se muestra es,  como hace Hume27,  también incorrecta demostrativamente la
afirmación de que toda existencia tiene una causa, en tanto que ahora pienso que a continuación del
bolígrafo hay un afilador. Este último antes no estaba pero ya que  ahora sí, no hay demostración
posible de que la existencia necesita de una causa: solo me planteo la existencia de una causa
después de afirmar una existencia (¿cuál será la causa de…?, voy de momento a decir que mi mente



se ve forzada por una impresión -la nueva existencia- a asociarle alguna impresión que no estaba)
por lo que la “relación causal lo sería efectual”28 , quedando que la mente configura, reconfigura,
une, la idea compleja (abstracta) de causalidad desde las dos ideas distintas (simples) de causa y
efecto y, por lo dicho respecto a pensar en causa de nada, el problema que se manifiesta es el de el
sentido de ambos términos, de ahí que Hume haya presentado tres definiciones diferentes de causa
sin mostrarse satisfecho con ninguna.          
Puesto que no se  ha podido justificar  la  máxima clásica  puesta  en duda por  Hume se impone
ahondar más en los mecanismos naturales que llevan a la mente a construir una conexión entre ideas
que, en cuanto construcción, concibe por separado. Para ello explicito el enunciado causal como
hizo Hume afirmando que “Todo lo que comienza a existir tiene una causa” y con esta forma de
decir se expresan más claramente los problemas graves (ante todo de consistencia) que conlleva la
noción  de  causalidad,  ¿el  propio  término comienza se  refiere  a  carácter  temporal,
“sustancial/eficiente”, a ambos …? Referí arriba que si causa es causa de sí misma es innecesaria y,
además, esa causa de sí misma sería eterna (innecesaria) mostrándose como algo sin efectos y por
tanto no causa. Se llega a esta causa de sí misma en un intento de mostrar la necesidad de la causa
sustancial  evitando  el  regreso  al  infinito,  así  que  parece  conveniente  indagar  sobre  lo  que  las
impresiones le indican a la mente.
Por supuesto que sigo estudiando la obra de Hume29  y reflexiono en que hace algunos minutos
presioné  el  interruptor  eléctrico  del  “portátil”  e  “inmediatamente”  se  encendió  la  pantalla  del
dispositivo donde estaba escrito “bienvenido” como saludo y no como nombre de usuario, o eso me
parece porque fue tan mecánica mi acción que no recuerdo de modo vivaz las impresiones que tuve
al encenderse la pantalla pero ¿lo del usuario de dónde lo toma mi mente para intentar aclarar que
bienvenido no es un nombre propio sino un saludo? Se me ocurre que para intentar resolver este
pequeño problema cognitivo voy a salir de la tarea que estoy realizando para apagar el equipo desde
la creencia de que al apretar  nuevamente el interruptor desde off voy a tener la impresión de una
pantalla legible en la que voy a encontrar la leyenda “bienvenido” y, a lo mejor, de algún modo
también usuario o, en su caso, user. Realizo lo proyectado y ahora percibo, de modo claro al prestar
atención (porque iba a mirar no a ver) en doble línea: Bienvenido User, y así confirmo que, al
menos en esta segunda ocasión, en la pantalla de “bienvenida” he podido leer bienvenido user, sin
embargo lo que más me  satisface es que sin proponérmelo, porque en ese momento mi intención
era aclarar la confusión que me surgió con la pantalla de inicio, me acabo de encontrar con un
“diamante en bruto” para pensar sobre causalidad y ese valor (diamante) radica en encontrarlo en
las acciones más cotidianas de nuestra vida.
Siendo cuidadoso en la descripción de lo ocurrido lo primero que encuentro es que la pantalla se ha
iluminado tras presionar y soltar el pulsador de encendido (on) (cuando lo hice la segunda vez
estaba tan pendiente de leer en el monitor que dejé el dedo pulsando, se produjo un flash y al
impactarme solté, volví a presionar y soltar y he aquí la pantalla iluminada), es decir: mi dedo ha
estado al lado, ejerciendo cierta fuerza, contiguo, del conmutador eléctrico y luego, después, se ha
visto iluminada la pantalla. Resumiendo esto que he descrito me lleva a plantear que ver la pantalla
encendida se ha dado tras, cuando menos, dos relaciones, una primera de  contigüidad espacial
entre el “dedo-cortacorriente” y el monitor encendido (por lo de la cotidianeidad causal permítase
en este caso ejemplificar el dedo-cortacorriente como el elemento contiguo, a través de un circuito
eléctrico,  a  la  pantalla  encendida)  y  una  segunda  de  continuidad temporal  entre  los  mismos
elementos (primero pulsamos y luego aparece en nuestros ojos -cerebro- el  brillo que antes no
estaba).
Como lo ocurrido lo he reducido a dos relaciones que bien “podría” ser una, como mínimo conviene
de momento señalar qué entendía Hume por relación y, como no podía ser menos al intentar crear
una ciencia  de…, define  relación (filosófica  que es  la  que le  interesa)  como un elemento que
permite  la  comparación  entre  determinados  objetos  sin  que  exista  enlace  o  conexión  entre  lo
comparado. Así, y en el intento de conocer la naturaleza humana, plantea que de los siete tipos de
relación posible cuatro de ellos son el fundamento de la ciencia mientras que los tres restantes, a
saber: identidad, situaciones en tiempo y lugar y causalidad, deben considerarse aparte en tanto que,



como consideración  inicial, las dos primeras son “dependientes” de la tercera y, en última instancia,
las tres, de ocurrir, lo hacen en la experiencia por lo  que va a tomar cuerpo la distinción de Hume
conocimiento/probabilidad (conocimiento de hechos/de relaciones entre ideas).
Empiezo haciendo cierto ajuste interpretativo, para este caso descrito, a la visión de la identidad que
ofrece Hume, pues es cierto que esta relación es universal en cuanto que afecta a toda existencia que
tenga durabilidad (de ahí que la relación sea de una existencia consigo misma), difícil sería hablar
de  existencia  no  durable  pues,  por  ejemplo,  la  definición  de  triángulo  existe  como  idea  del
conocimiento para Hume, construida desde la impresión compleja de una forma blanca sobre un
fondo negro (en la época de la “protoescuela” y, además,  de momento aquí no se habla de realidad,
inteligencia… virtual) entendiendo toda existencia como constante e invariable en su durabilidad.
Ahora me pregunto ¿cuando hablo de descripción me refiero, voy a simplificar, al ordenador, a lápiz
y/o  bolígrafo,  a  interruptor,  pantalla,  dedo,  mancha?,  esto  lo  hago porque  las  impresiones  van
dejando de serlo gradualmente hasta pasar a idea. También y no menos  importante: primero el
cortacorriente y luego la luminosidad de la pantalla, primero el bolígrafo y después la mancha y con
todo esto:  si  la  durabilidad es condición de existencia sostenerla  en el  sentido de constancia e
invariabilidad no es fácil, mucho menos si nos fijamos -fantaseamos- (rompiendo con la literalidad
de Hume) en lo que ocurre con dos vehículos autónomos del mismo modelo circulando a igual
velocidad por una vía idealmente perfecta en igual dirección y sentido opuesto  y a los que se le ha
deshabilitado el software responsable de la evitación de colisión.
Con esto quiero mostrar que la relación de identidad solo es sostenible recurriendo (o intentando) a
la de causalidad en tanto que permita inferir el efecto a partir de la causa, pues puedo percibir
(impresión)  una  existencia  pero  como esta  percepción  no  depende  de  ninguna  causa  no  tengo
garantía de que en un momento posterior esta impresión se mantenga, o lo que es peor: que mi
mente confunda sucesión con identidad.
Como, en el primer caso narrado, probé tres veces, en mi mente se dio primero la percepción de
interruptor pulsado y luego luminosidad de pantalla, aunque recuerdo que en el segundo intento el
flasheo desapareció y aunque “inmediatamente” por el impacto solté el pulsador, manteniéndolo no
encendió el monitor. Además  en la tercera ocasión tenía cierta incertidumbre sobre lo que podría
suceder, si sucedía algo, así que por todo esto me planteo: como en la segunda ocasión pulsé-flash-
negro ¿ello implica que la luminosidad de la pantalla no la causa la presión sobre el interruptor?,
cuando hablo de primero y después ¿cuánto es un primero y un después porque en el segundo
intento solté de modo reflejo -con miedo-?, ¿otra vez confunde mi mente sucesión con identidad
porque si lo que separa al antes del después es solo un instante, con esta formulación no resuelvo
mucho porque qué es esto último?
Llego entonces a que sobre el tiempo y lo que en él ocurra quien me “permite” pensar es la relación
de causalidad, lo mismo ocurre sobre el espacio, aunque aquí me he centrado en el tiempo (por eso
mencioné arriba la posible relación única de la posición),  y hablar de causalidad es hacerlo de
experiencia (así, en última instancia, tanto la relación de identidad como la de la ubicación espacial
y temporal están referidas a la experiencia), remitiéndome a que he tenido dos experiencias causales
distintas (experiencia en el sentido humeano) una tal que la impresión de la “causa” la he tenido un
instante antes que la del “efecto” (ordenador) y otra donde “causa” y “efecto” han sido simultáneos
(vehículos), es decir: en el mismo instante. Reflexiono sobre ello y aquí hay algo que no se sostiene.
De momento entiendo mejor la noción de simultáneo que de instante, a condición de clarificar lo
que es este último. Desde mi primera experiencia, cuando no “falla” ni la causa ni yo, se da en mí la
impresión causa y luego la del efecto, en la segunda estoy muy, muy confuso porque qué sentido
tiene que me plantee causas y efectos cuando vi dos vehículos en movimiento y, recuerdo que,
luego vi dos vehículos parados y separados donde ninguno de los dos tenía parabrisas, había cristal
o vidrio entre ambos coches y una deformidad simétrica en el frontal no transparente de los dos
vehículos. ¿Esas modificaciones  respecto al estado inicial de los carruajes se produjeron en el
mismo momento?,  ¿Cada uno se  produjo la  suya o solo  recuerdo que vi  a  los  dos autómatas
circulando y ahora los veo detenidos y modificada su estructura original?   



Intentando clarificar lo ocurrido con mi ordenador portátil y elementos auxiliares se me complicó la
tarea pues en ese intento llegué a la relación de causalidad, sin saber muy bien a qué me refería, y
ahora parece que esa idea de causalidad conduce a situaciones cada vez más inciertas por lo que se
insinúa como conveniente continuar con la tarea antes iniciada entrando directamente en la noción
de relación de causalidad (desde las limitaciones indicadas en las notas).     
Cuando referí que Hume no encontró satisfactoria ninguna de sus tres definiciones propuestas de
causa ello indica que en ninguno de los candidatos (objeto, en última instancia impresión bien sea
simple bien compleja) fijados para cumplir como causa se manifiesta ninguna cualidad suficiente
para ello, igual ocurre para efecto, (observo un “botón” y una pantalla iluminada solo. Cuando
guardé la tarea para mirar otra vez el “pulsador” fue distinto. Recuerdo haber visto dos vehículos
similares  y  mis  ideas  de  la  memoria  me indican que con posterioridad me fijé  en que ambos
automóviles tenían una modificación estructural similar, pero no sé qué ha ocurrido. Hasta podría
estar pasando que mi memoria se confunde y esos vehículos no son los mismos de la percepción
anterior) es así que Hume argumenta que cualquier existencia podría concebirse como causa o como
efecto pero por el mismo motivo ni todos ni ninguno tiene la exclusividad (o la condición) para ser
uno, otro o ambos, por ello concluye que la idea de causalidad deriva de las relaciones dadas entre
los objetos y no de ellos. 
En mi caso del ordenador se “observa” fácilmente una relación de contigüidad espacial entre los
elementos descritos, así que el problema de la acción causal a distancia habrá que intentar sortearlo,
al menos en un primer momento, pensando en cadenas (pluralidad) causales (se verá). El mismo
razonamiento es aplicable a la relación de continuidad temporal: antes de enumerar los objetos mi
dedo no estaba manchado pero ¿cuál fue el momento -instante- concreto en que sucedió? porque
aún no sé qué es un instante y junto a esto, aunque piense en cadenas causales, un dedo no es un
bolígrafo de ahí que contigüidad conduce a Zenón de Elea (relación espacio-temporal). ¡Con lo fácil
que se (me) las prometía el pensamiento causal presente incluso en las acciones más cotidianas de la
vida por eso de la cotidianeidad!. 
Presentar  dos  hechos  (ordenador  y  coches)  pretendía  indagar  la  posibilidad  de  existencia  de
“distintos” tipos de causalidad de suerte que los problemas pudiesen ser diferentes en cada uno y así
al menos uno pudiese resolverse, pero no es el caso, si se mira con atención el problema es el
mismo: el tiempo. Me parece que primero pulsar y luego iluminación pero ¿qué ocurre entre el
instante en que me parece notar la presión y aquel en que me parece ver el destello en el monitor -ni
pensar quiero en los instantes a nivel interno de los circuitos electrónicos-?, en el otro caso ocurre lo
mismo: no contacta un vehículo con el otro y luego (aquí también hay que explicar el luego) se
produce  (se  supone)  el  rebote  de  ambos  modificándose  su  sentido  de  circulación  y  velocidad
además de  la  estructura  de  los  objetos,  añadiendo:  en este  fenómeno “único” (somos nosotros
quienes analizamos) ¿ha habido dos causas y dos efectos?, si es así no se habla de cadena causal
sino de ”causalidad  múltiple” para un solo “fenómeno”, causas estas que deben actuar de manera
simultánea, ¿qué ha sido causa y qué efecto?. En este hecho se ve más claramente que si se quiere
hablar de causalidad no es posible pensar en términos de sucesión temporal, imponiéndose como
contrapartida referirse a la simultaneidad causal. Tomo aquí la argumentación de Hume31 y si alguna
causa es simultánea al efecto debería serlo toda causa pues si alguna retrasa su acción no sería una
causa al menos en el sentido clásico de término (en la naturaleza aristotélica -para Aristóteles- las
cuatro causas, que no el elevado número de tipos de explicación a que dan lugar,  son siempre
actuales -presentes- en cualquier sustancia primera) pues una causa lo es en relación con un efecto y
si hay causa -antes- pero no efecto -después- no hay tal causa. Esto implica la aniquilación del
tiempo (de la sucesión) pues no hay antes ni después sino que toda existencia es coexistente, con lo
que ni subsiste esa posibilidad de hablar de causalidad que planteé algunas líneas antes.
Si se pretende ver el carácter condicional en la argumentación de Hume, él asume la observación en
el mundo de una serie causal pero esta observación es la que está sometida a estudio y, de ello y
para ello, fenómenos de acción-reacción son difíciles de encajar en el marco causal del antes y el
después, de aquí que si una causa puede -tiene- ser simultánea no hay causalidad o esta es otra cosa
(mi memoria y mi imaginación pueden verse perturbadas, pero en la misma medida que pueda



ocurrir en mis condiciones sensibles, sin embargo las impresiones son las que tengo y el enfermo de
hipocondría o el de sustancias psicoactivas sienten lo que sienten, el primero morir -sin haber tenido
experiencia de ello y que siga así- y el segundo a saber).
Pese a esto y dado que muchas personas “observan -como yo-” cadenas causales en el mundo,
repensar en la relación filosófica de causalidad ya de entrada muestra que es un tanto especial
respecto al resto de relaciones filosóficas, pues esta, tal y como “directamente” se observa, es la
única de las expuestas por Hume que lleva a pensar-hablar en/de sucesos que no están presentes
(hechos, cosas que ocurrirán) pero ambas quedan subsumidas a la de causalidad por aquello de
tiempo/espacio y lo que aún no se sabe si variará o no, de modo que esta si se ve forzada a depender
de algún principio de enlace entre las cosas, sucesos o hechos sobre los que se compara: la causa y
su efecto, estableciendo así quién es quién y lo que tienen en común (cómo la causa está presente en
el efecto: habitualmente en las zonas próximas al ecuador geográfico  se adoptan medidas concretas
si se sale de casa al mediodía en la primera quincena de agosto para aliviar la impresión térmica
que se tiene durante el tiempo que se esté próximo  a la fuente de calor que es la calle). Se habla
entonces  de  una  relación  de  conexión  necesaria  entre  causa  y  efecto  y  esto  es  lo  que  resulta
imposible en tanto que causa y efecto son dos cosas distinguibles, separables: cuando paseo por la
calle en los mediodías de agosto, la fuente de calor está en los materiales que conforman el entorno
urbano y la impresión de agobio térmico está en mí, por ello, cuando eso ocurre, vuelvo a casa y me
pongo a pensar en lo confuso y débil que me sentía (idea de mi impresión-efecto) y cuál sería la
temperatura en la calle en aquel momento (idea de el calor-causa). Con esto se llega otra vez a la
imposibilidad de hablar de relación causal por la inconsistencia que supone plantear la existencia de
dos cosas necesariamente conectadas y a la vez separables porque la una está y la otra, en el mejor
de los casos estará (evito, porque si lo hiciera volvería al mismo problema, hablar de entidades -
causas- ocultas) y así me pregunto (como Hume y muchas otras personas) ¿cómo ha llegado mi
imaginación a construir la idea de causalidad que tanto marca mi día a día y, por qué no decirlo, el
del conocimiento científico? Para alguna posible respuesta hay que volver a las percepciones como
las entendía Hume y más en concreto a las ideas para centrarse en las complejas pues se ve que la
noción de causalidad involucra al menos a dos elementos, aunque pretenda ser uno por aquello de la
conexión: causa y efecto. 
Recapitulando sobre lo visto encuentro que capto luminosidad en la pantalla del ordenador si yo o
alguna otra persona ha pulsado el interruptor de energía, pero no solo eso sino pulsar en ciertas
CONDICIONES de modo que al presionar puedo ver destello-negro o iluminación (el color a elegir
en  la  configuración),  aunque  ciertamente  mi  percepción  (impresión  sensible)  no  me  permite
distinguir antes/después sino que confundo tocar el pulsador con que este llegue a cierta posición,
siendo en este estado donde no capto distintos instantes. También me ha ocurrido que he cerrado
sesión  y  he  seguido  reflexionando  sobre  lo  que  estaba  haciendo  y  me sorprendo  con  una  luz
inesperada hasta que caigo en la cuenta de que mientras pensaba apoyé una de mis manos sobre el
“botón” porque así continúa y otra vez pantalla oscura, por lo que con esto siempre que capto luz
infiero que el interruptor está pulsado y siempre que esto último imagino luz, ya sea en forma
permanente o fugaz.
También he pensado sobre lo observado con los coches autónomos y he recordado que cuando dos
objetos cualesquiera impactan, en algún grado, el estado dinámico de ambos se modifica, así como
también  en  alguna  medida  su  estructura  y  por  eso,  por  ejemplo,  se  puede  beber  granizada  a
condición de que con el uso hay que sustituir el pica hielo.
Llevo una semana en un ambiente casi que completamente nublado y sin embargo no ha llovido, y
lo digo, no obstante, porque en estas CONDICIONES esperaba lluvia como recuerdo que ha pasado
en la mayoría de las situaciones similares, pero también es cierto que rememoro días nublados sin
lluvia. Quería sacar una conclusión precipitada de aquí pero tengo una imagen muy muy tenue (casi
no imagen) de días soleados en que a la vez detecto una lluvia muy suave y poco intensa pero lo que
no recuerdo es si  en esos momentos se podía apreciar  algo de nubosidad,  no sé si  porque,  de
haberla, era también tan poco densa que los rayos solares me impedían apreciarla o debido a algún
problema visual más acusado en mí. De lo que también tengo impresión y más nítida, es de la



tormenta de verano en que de la luminosidad propia de la estación se pasa a la oscuridad adecuada a
la lluvia intensa en invierno. Con todo esto me lanzo a afirmar, como argumenta Hume 32, que la
idea de relación causal procede de la EXPERIENCIA  (no de los elementos causa o efecto) y esta se
ha dado (la experiencia en el sentido psicologista del empirismo, pero más precisado por Hume) al
haber observado (de ahí ese “lanzarme”, partiendo de que no soy observador meteorológico, desde
la lluvia-sol que no tormenta veraniega así como de las nubes sin lluvia) y así tener  constancia de
que siempre que he visto lo que estaría dispuesto a considerar efecto, de manera conjunta ha estado
presente lo que luego denomino causa (con el cuidado que supone lo dicho sobre la lluvia-sol y que
nunca he picado hielo -ni tomado granizada: las impresiones de reflexión son de tal modo que se me
estremece el cuerpo al pensar en las piedrecitas de hielo deslizándose por la garganta-)  que es una
inferencia que hago generalizando desde la imaginación, que dicho en las palabras de Hume reza
“Es posible que en última instancia se vea que la conexión necesaria depende de la inferencia, en
lugar de depender la inferencia de la conexión necesaria.”33, construyendo así,  la idea abstracta, en
este caso la de causalidad (idea compleja).
Me pongo en esa mi experiencia desde la que construyo ideas y, conforme a la posición de Hume,
las  ideas  son  finitas  (https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-
investigaciones-sobre-el-conocimiento-humano.pdf  p.35:   “Un negro o un lapón no tienen noción
alguna del gusto del vino”)  de modo que también los estados mentales humanos (no se entienda
esto como la Estética Trascendental), pero en cuanto que ideas construidas “desde” la imaginación
cabe plantearse si estas abstracciones o generalidades son concebidas por el entendimiento como
generales  propiamente  dichas  (universales)  o  si,  por  el  contrario,  aparecen  como  concretas
(particulares)34, reconociendo Hume en este caso que ya J. Locke había clarificado la cuestión y que
él  solo  ofrece  argumentos  de  apoyo  a  lo  hecho  por  Locke,  tal  que  “Las  ideas  abstractas,  por
consiguiente, son de suyo individuales, aunque puedan hacerse generales en la representación. La
imagen de la mente es sólo la de un objeto particular, aunque su aplicación en nuestro razonamiento
sea la misma que si fuera universal.”35, y con esto comienza a plantear cuáles son los mecanismos
mentales que permiten que estas individuales pasen a hacerse generales en su representación Si las
ideas son particulares por naturaleza y a la vez finitas en número, solamente por costumbre pueden
hacerse generales en su representación y contener bajo sí un número infinito de otras ideas.” 36,
resultando que las ideas abstractas, siendo la de causalidad una de ellas, aparecen como particulares
en su naturaleza y universales en su representación, por lo que no está de más recordar cómo se ha
dado esa costumbre o hábito que ha llevado a su construcción y manejo.
Es Hume quien dice “Esta aplicación de las ideas más allá de su naturaleza propia se debe a que
reunimos todos los grados posibles de cantidad y cualidad de manera tan imperfecta como pueda
servir a los fines de la vida”37  …   
“Cuando hemos encontrado semejanza entre varios objetos —como nos ocurre frecuentemente—
aplicamos el  mismo nombre  a  todos  ellos,  con independencia  de  las  diferencias  que  podamos
observar en los grados de su cantidad y cualidad y en cualesquiera otras diferencias que puedan
aparecer entre ellos. Después de haber adquirido una costumbre tal, la audición de ese nombre nos
hace revivir la idea de uno de estos objetos, y lleva a la imaginación a  concebirlo con todas sus
circunstancias y proporciones peculiares.”38 
“Es imposible explicar las causas últimas de nuestras acciones mentales. Nos basta con poder dar
cuenta satisfactoria de ellas gracias a la experiencia y la analogía.”39   
Leyendo con atención se  capta  la  coherencia  de  Hume al  presentar a  la  relación filosófica  de
semejanza  como el  principio  protagonista  de  toda  relación  filosófica  que  lleva  a  la  mente  (lo
mental) a comparar tanto objetos como ideas desde esa cualidad de la semejanza, y “disculpando” el
uso que hace al comienzo de su estudio (y en el siglo XVIII)  del término causas últimas (lo que
implica  compromiso  ontológico)  de  las  acciones  mentales  cuando  los  problemas  de  las
concepciones causalistas (en  la época de Hume se da esa única que el parte cuestionando), y como
él admite a modo de conclusión de este su trabajo, son extensibles a cualquier universo que se
intente presentar en términos causales.

https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-investigaciones-sobre-el-conocimiento-humano.pdf
https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-investigaciones-sobre-el-conocimiento-humano.pdf


Recordando el ejemplo de pensar en aquellos trozos de metal, plástico (el innombrable) o cualquier
otro tipo de material que indicaban peligro o, añado, prohibición pienso de los primeros que están
construidos con tres vértices y esto me permite existir porque al construirse así en mi imaginación,
mi  cerebro  no  se  ve  afectado  por  ningún  cuerpo  extraño  (espero  que  no  haya  llegado  ahí  el
microplástico); entiendo que los segundos son una serie infinita de puntos donde todos ellos son
equidistantes a un centro, aquí con los infinitos puntos me acerco a la idea de continuidad temporal
que parecía exigida para la relación filosófica de causalidad y que a mí no me aclaraba cuánto
DURABA un antes y un después (quizá porque sigue sin determinarse lo de instante), pero aquí sí
tengo más “inmediato” que mi cerebro no está afectado por sustancias nocivas  (aunque piense
como lo hace) que podrían derivarse de el contenido de esos TRES vértices (puntos), ahora con los
infinitos se me ocurre que, salvo con puntos GORDOS, cualquier contenido que quisiera darle a la
serie infinita equidistante se vaciaría por el espacio necesario para la serie, por ello se me ocurre ¿y
si busco un material lo suficientemente compacto para que no pase por los intersticios de la serie y a
la vez con una densidad tan mínima que no rompa la sucesión? Se leyó antes en Hume que aplicar
las ideas más allá de su naturaleza puede servir a los fines de la vida, pero hora me quedo perplejo
porque preocupado por la seguridad vial (preocupación vital esta)  saber cuál es el mejor modo de
señalizar la circulación del tráfico rodado, lo que incluye la señalización más universal posible, me
hace  también  consciente  de  que  las  circunstancias  atmosféricas  en  cualquier  lugar  del  planeta
varían,  por  lo  que  se  antoja  que  perseguir  esa  universalidad  requiere  PROBAR  con  distintos
materiales en las múltiples condiciones meteorológicas existentes que, como indicó Hume, solo se
puede dar cuenta satisfactoria de las acciones (hechos) recurriendo a la experiencia y la analogía,
pero también ocurre que estoy del todo convencido (sé) que en un triángulo hay tres puntos que
permiten la formación de tres ángulos, y también que en una/cualquier circunferencia hay el doble
de grados que en un/cualquier triángulo, y a la inversa: en un/cualquier triángulo la mitad que en
una/cualquier circunferencia; y ahora solo “creo” que las señales de tráfico deben ser de un material
sólido elástico de modo que esa elasticidad no se vea afectada por condiciones de temperatura y
humedad externa,  con independencia  de  que  “sean”  triángulos  o  circunferencias  (que  no  áreas
triangulares o circulares), es decir tengo ideas/conocimiento y también creencias/probabilidades.
Con esto comenzó Hume la Tercera parte del libro I del Tratado pues en el momento de hablar de
conocimiento  no  es  igual  que  la  imagen  que  se  genere  o  se  recuerde  en  la  mente  derive  de
relaciones entre ideas, por ejemplo cuando afirmo que los grados de una circunferencia suman los
de dos triángulos, a que en la mente se cree o genere (nunca recordar) la “visión” (podría ser que la
mente oyese un ruido o percibiese cualquier otra impresión externa o interna) de algo que está
ocurriendo, así que me pregunto: sé que los bolardos urbanos “son” cilindros rectos pero ¿tendrán la
elasticidad adecuada respecto al fin que se pretende con su uso?, creo que sí pero habrá que hacer
algo más.
Respecto a lo primero (conocimiento) hay que decir que mi conocimiento de la relación entre la
idea de triángulo y la de circunferencia me permite concluir con la de la equivalencia en grados
entre ambas formas geométricas, y esto es así ahora (en la geometría euclídea), en la época de
Hume con los carruajes y en la del Hombre de Atapuerca si Euclides y Hume hubiesen podido
viajar a la España de casi un millón de años atrás. Como puedo demostrar que esa idea se deduce de
las dos primeras digo de ella que es verdadera, tengo un conocimiento en cuanto que es cierto.
Como procede de relaciones entre ideas puedo llamarlo conocimiento de relaciones entre ideas o
simplemente conocimiento, fijándome en que quienes lo hacen posible son aquellos cuatro tipos de
relaciones filosóficas que presenta Hume como la base de la ciencia, y además que en la época de
Hume y de Euclides había tráfico rodado, pero no señales de prohibición o de peligro. En la de
Atapuerca ni una cosa ni la otra pero con una “teoría” no existente se podía distinguir, poco antes de
que todo se volviese negro con muchas luces (más frías que cálidas), una forma amarilla redonda de
otra marrón puntiaguda que veía debajo.
El tráfico urbano es tan intenso que me lleva a creer que los bolardos que impresionan mi vista, que
no solo prohíben sino que dificultan aparcar en ese lugar, tienen la elasticidad adecuada para no
tener  que  ser  repuestos  con  una  frecuencia  inaceptable  cuya  alternativa  podría  ser  un  sólido



“rígido”, con consecuencias tampoco aceptables para los usuarios de los vehículos que pudiesen
verse afectados por acciones no recomendadas en relación a estos objetos del mobiliario urbano.
Por el mismo motivo las propiedades térmicas y de humedad deben ser también las idóneas para el
mismo  fin.  Hasta  aquí  la  creencia  desde  el  nivel  más  bajo  de  “fundamentación”:  el  sentido
“común”,  pero  ¿puede  haber  intereses  espurios  en  las  concejalías   de  urbanismo,  tráfico  y
seguridad?. Bien sea para saber que esto último no se da y que lo primero sí lo único que puedo
hacer es probar para ver qué ocurre, porque hasta ahora solo veo el poste en posición vertical, y si
las  cosas,  hechos,  ocurren como las/os  pienso,  al  tocar  uno de eso objetos  de la  calle  con mi
vehículo ese indicador se torcerá lo suficiente para que yo note el obstáculo y mi coche no sufra
daños, del mismo modo que tampoco el “pivote” que recobrará su posición dada su elasticidad. Lo
que anima a este comportamiento un poco raro y, aparentemente, incívico  es la adquisición de
saber sobre el mejor modo de regular el tráfico urbano, si no se da el hecho que preveo tendré que
cambiar mi idea respecto a lo que es un bolardo. Dicho que otra manera: el conocimiento de este
hecho no depende de relaciones entre ideas, sino de experiencias que yo tenga si no es la primera
vez. Ahora recuerdo (aparecen las ideas de la memoria pero para facilitar la construcción de ideas
de la imaginación, y esto refuerza mi creencia en lo que ocurrirá) que en una ocasión, siendo noche
y con un vehículo alto rocé uno de estos “pilares” hecho del que me percaté de inmediato y retiré el
coche (si fue por no causar daño a mi propiedad o no hacerlo a la colectiva o a ambas ahí queda,
aunque en este caso no faltó el “todólogo” para ofrecer la clase de urbanidad necesaria pues  bien
piensa que ese objeto no sirve,  bien que eres insocial, como si eso fuera posible,  o puede llegar a
creer que eres de las personas a quienes les gusta estropear sus cosas o, simplemente, que eres de las
que no piensa y ahí entra su función social. Yo que intento buscar saber y este es  difícil de adquirir
en  una  discusión,  bajé  del  vehículo  y  fuimos  a  observar qué  había  ocurrido:  el  poste  había
recobrado su posición y el paragolpes plástico tocando con otro plástico la posible deformación o
fractura,  si  fue,  ocurrió en grado despreciable.  Pero ahora sí  hay que resolver el  problema del
plástico además del de la seguridad vial). Con esta experiencia que me vale de apoyo para lo que
voy a probar lo único que sé es que en esa ocasión ni el coche ni el bolardo sufrieron desperfecto
dejando así de cumplir su función.
Como esto fue un hecho fortuito (no tenía intención de tocar el poste señalizador ni estaba pensando
en causalidad) ahora sí me pregunto ¿qué ocurrirá si hago que el paragolpes de mi coche contacte
con el bolardo?, y para responder a la cuestión voy a realizar una inferencia desde las ideas de
memoria  (que  por  lo  recientes  que  son  las  percibo  “casi”  como  impresiones)  que  tengo
construyendo  una  idea  de  imaginación  según  la  cual  después  de  la  colisión  ambos  objetos
recobrarán su estructura y el vehículo no ocupará la posición del indicador. Si es la primera vez que
recurro a la experiencia que obtengo de la prueba, el procedimiento es el mismo pero sustituyendo
la base de la inferencia pues las impresiones iniciales salieron del estudio de las propiedades de los
materiales que adoptarían las figuras de señales de tráfico.
Como he dicho, en la ocasión del protagonismo del “todólogo” he obtenido la certeza de que los
elementos directamente implicados en el fenómeno han recobrado su estado inicial sin ninguna
alteración. Esta certeza me lleva a creer que ahora, cuando pruebe en la segunda ocasión, y aquí sí
que probando, va a pasar que dado que los materiales usados fueron seleccionados para proteger, lo
más probable es que se deformen y se recompongan (más probable porque entiendo que algo que
ha sido elástico lo va a ser siempre, o al menos durante un período “largo”, pero aquí opera la
relación filosófica de identidad que se vio que a su vez depende de la experiencia), aunque podría
no  ocurrir,  es  decir,  y  en  la  situación  más  extrema,  un  material  elástico  ha  dejado  de  serlo.
“Entiendo” lo que quieres decir: si ese material se deforma no se recompone, perfecto (no hay nada
que discutir). Pero por lo del optimismo nietzscheano, propio de la época cultural que se vive, se
puede serlo y por ello en esta prueba ya “controlada” he visto (esa ha sido mi experiencia) que
ambos elementos tras el contacto han mantenido su figura inicial, y otra vez ni sé ni me es necesario
tal saber si ha habido algún proceso causal, si lo ha habido si ha sido simultáneo,  para comprender
en qué estado se encuentran ambos objetos.



Ahora que ya tengo tres “variaciones” (no las presencias y ausencias de F. Bacon), alguna de ellas
imaginaria, recapitulo y encuentro que salvo la ocasión en que fantaseé con la pérdida de elasticidad
estoy seguro de que cuando el coche y el poste han colisionado luego los he visto como antes de
haberlo hecho. Además, con estas experiencias,  y como todavía no tengo ninguna de que haya
ocurrido lo contrario, se genera en mí la creencia (por aquello de la conjunción constante) que si
vuelvo a tocar el poste indicativo con el parachoques del coche veré que no se produce ningún
desperfecto en los objetos implicados,  y con esta creencia me permito hablar de las cosas que
probablemente ocurran (hechos), es probable (que no posible -posible, sobre todo si se deja a un
lado el  concepto  de  causa,  es  cualquier  cosa  incluso  que  lo  necesario  deje  de  serlo-)  por  dos
motivos: 1º) No he visto ni veré (porque siendo existencias distintas sus ideas también lo son)  una
conexión necesaria entre que los objetos contactan y se reestructuran, y 2º) El primer aspecto me
lleva también a la creencia de que podría ocurrir que en cualquier momento y en circunstancias
similares  tuviese  que reparar  el  vehículo,  el  bolardo o  ambos,  eso sí:  aunque de  momento mi
creencia más fuerte (al no haber tenido impresión de lo contrario) es que tras el impacto estos
objetos se reestructuran pero, y sin hablar de falsacionismo, si se da en mí la experiencia de la
reparación  de  los  objetos  en  la  ocasión  en  que  vea  al  automóvil  aproximarse  al  indicador  mi
“conocimiento” sobre el hecho que se dará a continuación será que habrá que reparar o no hacerlo.
Con esta descripción lo que se presenta es la distinción de Hume entre el conocimiento de hechos,
que es un conocimiento probable al ser imposible la conexión necesaria entre los elementos en
consideración, junto al conocimiento cierto o verdadero que puede serlo porque no se refiere a
hechos sino a relaciones entre ideas (recordar que aunque un área triangular sea mayor que una
circular la circunferencia siempre es mayor en grados que el triángulo). Más sencillo probabilidad y
conocimiento: el conocimiento de relaciones entre ideas es verdadero y el de hechos es probable, de
modo que las relaciones entre ideas que se construyen son ciertas siempre y cuando no conduzcan a
contradicciones40, pero mira por donde no es contradictorio que a mediados de junio pueda yo estar
viendo caer la lluvia sobre la calle iluminada por los rayos solares. Esta impresión compleja me
reafirma en la creencia de que los hechos-existencias son independientes entre sí, a esta reflexión
llego cuando vuelco la vista hacia el suelo (otra vez la cotidianeidad causal) y mientras lo hago lo
que tengo es la idea compleja, referida a la impresión compleja pues en el momento en que me
percaté de aquello en lo que pienso no hubo un antes y un después sino que de manera simultánea
se me presentó la lluvia y el sol. Quizá en un momento puramente reflexivo (con esto solo quiero
decir trabajando con ideas) podría haber pensado que si puedo ver el sol no puedo hacer lo propio
con la lluvia en el mismo (sin saber qué es si es algo) instante, y así como un lapón o un negro (a
decir de Hume, pero a saber si el negro había sido esclavizado por euroamericanos o el lapón por
eslavos o rusos) no saben del gusto del vino, en el caso de las ideas complejas sobre hechos el modo
de saber si están bien construidas o no, y tras lo planteado hasta ahora sobre causalidad, es fijarme
en las impresiones que han originado tales ideas, en este caso tengo el recuerdo, vivo pero recuerdo,
que cuando miré al exterior por el hueco de la puerta vi sol-lluvia y con esta impresión voy a
entender que la idea, aún compleja, es adecuada en tanto que surge de una (s) impresión (es) por lo
que la probabilidad con la que planifique mi próximo mes de junio es adecuada.                
Esto (que no es un trabajo ni sobre causalidad ni referido a D. Hume) lo que sí permite es concluir
como hizo D. Hume en su intento de fundar la “ciencia” de la naturaleza humana al decir “hay dos
principios que no puedo hacer compatibles, a pesar de que tampoco esté en mi poder el renunciar a
ninguno de ellos. Estos principios son que todas nuestras percepciones distintas son existencias
distintas, y que la mente no percibe jamás conexión real alguna entre existencias distintas.”41 
Recordando lo visto sobre el deseo de Hume de corregir sus errores y su afirmación de que las
personas nunca dejan la tendencia a la narrativa causal, parece también conveniente la autocrítica de
su quehacer cuando afirma “debo solicitar el privilegio del escéptico y confesar que esta dificultad
es demasiado ardua para mi entendimiento.”42,  y ello porque ese escepticismo no es un negar por
negar sino que es imposible conectar dos percepciones que son distintas, por lo que el conocimiento
de hechos es imposible, aunque sí queda la probabilidad respecto a hechos (si no ocurre que los
hechos son más probabilidad que hechos), y que sin llegar a este paréntesis la tarea científica existe



en la medida en que el conocimiento no es la “ciencia moderna”, por lo que parece que dicha
actividad “se justifica a sí misma” quedando en un segundo plano, de ser imposible seguir por ahí,
las justificaciones causales al menos como se entendía en ese conocimiento clásico, lo que tampoco
es abogar por un positivismo craso en la investigación científica.  
Amplío esta última cita de Hume pues el punto y seguido dice “No pretendo, sin embargo, afirmar
que sea absolutamente insuperable. Es posible que otras personas, e incluso yo mismo, luego de
reflexiones  más  maduras,  podamos  descubrir  alguna  hipótesis  que  reconcilie  estas
contradicciones.”43, y el tiempo transcurrido permite afirmar que quizá D. Hume no tuvo una visión
muy clara del alcance de su investigación pues el panorama actual muestra que o bien los dos
principios  son irreconciliables,  lo  que significa  tener  que dejar  de pensar  en porqués44,  aunque
ocurre que cuando a un niño de tres años le decimos calla un momento no le decimos a la vez
pregúntame por qué  sino que lo hace; o podría ocurrir que esto no sea grave y simplemente haya
que reorientar en este aspecto a nuestro niño, que parece que sigue en siglo XVIII con el empeño,
eso sí: modificando la respuesta que se dé, no tanto a la pregunta concreta como a lo que se puede
responder a ese tipo de pregunta -manifestándose de este modo y por sí solo el segundo término de
la  disyunción-  pues  tampoco  se  debe  dejar  de  tener  presente  que  los  adultos,  en  situaciones
“similares” a las del niño, discriminan cuándo hacer ese tipo de pregunta y cuándo no. Lo que sí
parece pertinente observar es que Hume se preguntó por la naturaleza humana, comparándola con
otras  naturalezas  no  humanas  pero  sí  racionales  y  pasionales  -muy  próximas  por  tanto  a  las
primeras-,  y  ahora  nos  sigue  apareciendo  esa  naturaleza  humana  preguntando  por  qué,
fundamentalmente de las experiencias que va teniendo, muy parecido a lo que hace el profesional
de la ciencia aunque inicialmente la pregunta no es por qué sino qué. Eso sí: nuestro niño si no
hubiese  “entendido”  lo  que  le  hemos indicado -experiencia-  en  lugar  de  preguntarnos  por  qué
hubiese hecho como el científico ¿qué -me dijiste-?.

¿Y hoy?

Si bien afirmo que la expectativa de Hume desde su autocrítica a la incompatibilidad de principios
no se ha satisfecha sí que el trabajo al respecto se ha mantenido, lo que se muestra como un apoyo a
su idea de que en el fondo no hay disposición a renunciar a la explicación causal -clásica-. En esa
línea la aparición del artículo  de W.V. Quine “Two  Dogmas of Empiricism” en enero de 1951 da
un  impulso  crucial  al  empirismo  actual  yendo  más  allá  del  pragmatismo  defendido  en  esos
momentos al romper con la distinción analítico/sintético, algo, la ruptura, que de algún modo “está
presente”  en la propuesta de Hume de la probabilidad, frente al conocimiento, y para ello parece
necesario asumir que la relación causal es lo que nos permite entender los hechos siendo esta, la
relación, una creencia cuestionable y revisable de modo que, y aquí la aparente divergencia, si para
Hume la metafísica,  en el  mejor de los casos,  delimita el  conocimiento posible (lo cual  no es
negativo), el de hechos, a partir de esa filosofía psicologista la metafísica poco valor tendría, si bien
en el prólogo de su Tratado45 tampoco se muestra dispuesto a rechazar sin más cualquier tipo de
argumentación metafísica, y es en este aspecto donde se muestra el matiz de Quine pues, como
indica  desde  el  comienzo del  artículo  considerado46,  mostrar  que  esos  dos  mal  fundamentados
dogmas  han  lastrado  al  empirismo  conlleva  borrar  la  separación  supuesta  entre  la  metafísica
especulativa y la ciencia, sin que esto signifique que en la especulación de la ciencia natural “todo
valga” ni que en la metafísica especulativa algo tenga consistencia, al menos para pronunciarse
respecto a hechos.  
Es  respecto  a  esto  último  la  indicación  de  pequeña  diferencia  Hume/Quine  (quizá  debido  al
momento histórico) pues Quine habla de los dogmas del empirismo al analizar la validez de la
distinción analítico/sintético pues mantenerla en algún modo sería o apostar por el innatismo, lo que
implicaría un idealismo extremo (racionalismo  moderno) insostenible o, en su caso renunciar al
conocimiento de hechos (por muy parcial o provisional que este sea) en tanto que el conocimiento
de hechos requiere  de  elementos  analíticos.  Si  lo  primero (el  innatismo)  en esto  Hume,  como
indiqué, separa tipos de conocimiento y a partir de ahí sus intereses epistemológicos se vuelcan en



la probabilidad de los hechos (casi casi uno de esos pragmáticos modernos que Quine considera
para su trabajo), es decir: no parece claro que abandone la distinción de verdades de Leibniz. En
cuanto a las diferencias en lo que respecta al reduccionismo que parece que reduce el significado a,
en términos simples,  la experiencia inmediata es cierto  que esto es básico en la filosofía de Hume
pero tampoco lo es menos que cuando no encuentra modo de validar la conexión causal  entre
hechos (el vehículo que se aproxima al bolardo y contacta con él y el bolardo que se comporta como
un objeto elástico por que ¿qué ocurriría si el vehículo fuese más elástico que el bolardo?, causa ad
infinitum) acepta la conjunción constante a partir de la cual la “mente” infiere la probabilidad de
hechos a partir de la experiencia de uno de ellos (no importa cuál, pues del mismo modo que se
predice se retrodice, tal que en las ocasiones en que se percibe muy a lo lejos un arco iris no se
puede afirmar si ha llovido o llueve -no entro en el problema de la causación múltiple-) así que en
lo  de  rechazar  la  barrera  entre  ciencia  natural  y  metafísica  especulativa  ambos  coinciden  (así
hablaba yo de diferencia aparente), y por tanto bastante de pragmatismo que se da en ambos (crítica
en Quine y escepticismo en Hume) si bien el de Hume sería ese que Quine refiere a R. Carnap o
C.I. Lewis.  
Al hablar de mantener la causalidad clásica, reajustar la noción  o prescindir de ella, no tanto por
carencia de “fundamentos” cuanto por esterilidad en algunas posibles parcelas científicas, aparecía
en la  naturaleza del niño la cuestión por qué, pero ese niño que crece (Hume) va a ser capaz de
discernir (Quine) cuándo y hasta dónde es pertinente esa pregunta de la “naturaleza humana”, dado
que esa distinción requiere un criterio y viendo que la ciencia (para no tener que entrar en este
amplio campo) natural relativamente funciona (ciertamente esto es una posición pragmática que no
absoluta), a lo mejor en la tarea epistemológica también vale partir de la naturaleza o, lo que es
igual, naturalizar la epistemología e intentar entrever aquellas creencias que llevan a plantear ciertos
marcos o cuestiones sobre los que los animales humanos construyen su entorno.
Uno de esos intentos fue el que, hablando sobre Realismo, hizo Jesús Sánchez que parte  planteando
“Justamente, en cuanto al conocimiento no-dependiente de las propiedades causales solo cabe la
naturalización para evitar el problema de Hume.”47, si bien él centra el peso de la naturalización en
la parte social de la ciencia, lo que no debe interpretarse como una desviación de las propuestas
iniciales de la pragmatización que toman como base la parte natural de la ciencia, sino más bien
como una  reivindicación  de  naturalizar  la  parte  social  (naciente)  de  la  ciencia  que,  en  cuanto
necesaria a la especie y así construida por el animal humano (como saber “contrastado” frente a
otros  que  no  admiten  esta  condición),  es  quien  en  definitiva  permite  esa  naturalización  de  la
epistemología,  desde  el  conocimiento  de  lo  humano (aquel  viejo  objetivo,  en  este  caso  de  D.
Hume).
Fijarme aquí en lo hecho por J. Sánchez sobre causalidad atiende a que, al igual que D. Hume, se
muestra  incapaz  de  renunciar  al  pensamiento  causal  en  tanto  que  se  compromete  con  el
“pragmatismo  naturalizado”  como  epistemología  válida,  lo  que  requiere  de  la  manipulación
experimental “imposible” sin la noción de causalidad (veremos “justificar su conocimiento”),  y
todo ello  ligado  a  las  expectativas,  actitudes y acciones de los  animales  humanos,  por  eso la
importancia de la parte social en la ciencia para la naturalización48. 
Clarificando que la relación causal se da entre sucesos (hechos) y que esta no es distinguible de
simple  asociación  (cualidades  de  asociación  de  ideas  en  Hume)  o  de  la  correlación  accidental
(conjunción constante) su pragmatismo le lleva a plantear que la distinción es posible y así afirmar
la existencia de relación causal entre hechos (sucesos o fenómenos) si suponiendo esta relación se
pueden elaborar estrategias efectivas para la acción y/o construir reglas tecnológicas que permitan
la  obtención  de  instrumentos  y  formas  de  manipulación  experimental  con  los  que  enjuiciar  la
eficacia de las estrategias pensadas para la acción. Con esto concluye49  que la descripción causal de
los hechos no es independiente a los animales humanos pero que la efectividad de las estrategias,
manipulaciones y reglas tecnológicas sí es independiente a tales sujetos, tomando esto como criterio
suficiente para afirmar el supuesto inicial de la existencia de relación causal entre sucesos. Ejemplo
suyo al respecto es “afirmo que el cuchillo mata, si lo dudas acuchíllate”. 



Sin negar la validez de ese “pragmatismo naturalizado”, pues en última instancia si alguno de esos
tres elementos no se muestra eficaz, se renuncia a postular en esos casos concretos la hipótesis
causal  de  partida,  no  termino  de  captar  que  este  pragmatismo  permita  distinguir  entre  simple
asociación o correlación accidental entre fenómenos en oposición a la relación causal entre ellos.
Salvando las diferencias contextuales, que son muchas, esa eficacia independiente a los sujetos no
avanza mucho respecto al conocimiento probable de los hechos planteado por Hume para quien si
algo (algún hecho) es causa de algún otro no pude dejar de serlo, y en este sentido Hume puede ser
escéptico  pero  no  pragmático,  y  aquí  la  gran  diferencia,  en  la  idea  al  respecto  que  aquí  ha
defendido, entre otros, Jesús.
Ante  esto,  y  en  un  intento  de  “salvar  las  apariencias”  (el  no  poder  distinguir
accidentalidad/necesidad o determinar qué sea una causa) podría apelarse a la propuesta de J.L.
Mackie en “Causes and Conditions” que comienza con el intento de explicar de modo causal el
incendio de un hogar, desde distinguir entre causas y condiciones de causación -obsérvese que aquí
se pone más el acento en la causa asociada a causación que a causalidad como relación-, de modo
que para estas últimas comienza estableciendo51, en términos de necesidad y/o de suficiencia, lo que
denomina condiciones INUS (insuficiente pero necesario, innecesario pero suficiente) de modo que
con esto plantea que una causa es una parte insuficiente pero necesaria de una condición que es
innecesaria  pero  suficiente  para  el  efecto  (el  que  algo  sea  causa  dependerá  de  una  serie  de
condiciones). Con esto parece que una causa ya no es tan causa pero eso sí: las condiciones que
permitan hablar de esa parte necesaria pero insuficiente conlleva hablar de causación en términos de
campos causales52, diferenciando a su vez entre enunciados causales generales frente a particulares,
tal que el campo causal refiere al campo (clase) donde estando presente “la” causa no lo ha estado
“el” efecto, relativizándose de este modo más la “causa” pues al estudiar los procesos concretos lo
que haya podido ser considerado causa en un campo no serlo en otro (recuérdese aquí, solo por
curiosidad, la defensa que intentó Kant de la causalidad diferenciando entre casos generales frente a
particulares para sostener su noción de causa como categoría). Esto supone, por tanto, introducir
limitaciones53 a  las  INUS  al  perseguir  explicar  causalmente  los  sucesos  particulares,  pues  las
condiciones  que  lo  permiten  tienen  que  contrastarse  en  la  experiencia,  y  estas  pueden  ser  no
conocidas (“experimentadas”) en el momento en cuestión.   
Por tanto, si la anomalía se atribuye a la determinación de las condiciones suficientes de causación
esto  puede  suponer  el  duplicar,  respecto  a  las  causas,  el  problema del  recurso  ad  infinitum  al
aplicarlo a la búsqueda de las condiciones pudiendo llegarse a la imagen del sujeto que pretende
pisar  su  sombra  al  desplazarse,  de  modo  que  otra  cuestión  de  la  que  debe  dar  cuenta  el
pragmatismo, y sobre todo en relación a la efectividad independiente, es que un buen sinónimo de
ciencia es método científico que sin experimentación (manipulación) no es tal, pero hay parcelas de
la ciencia, especialmente aplicadas al mundo cuántico,  donde la idea de causalidad parece no tener
cabida.
Se debe tener muy presente que esto sigue estando ampliamente debatido, por lo que podría ser solo
una cuestión del tiempo necesario para el desarrollo de estas áreas científicas o sus aplicaciones al
“universo” pretendido, lo que sí ocurre es que este debate se da en función de experimentos al
respecto, es decir: el experimento claro que existe pero las expectativas con las que estos se diseñan
parecen ser  inciertas,  al  menos en algunas circunstancias,  de modo que aquí  hay que ser  muy
cuidadoso  en  la  relación  experimento-causalidad  y  no  menos  en  experimento-manipulación
(retómese  aquí el tema de la experimentación con animales no humanos a que se refieren las notas
11 y 12).
Esta  situación,  además,  lo  que  manifiesta  es  la  “necesidad”  de  la  buscada  teoría  del  campo
unificado haciendo que la experimentación, piedra de toque del “pragmatismo naturalizado”, sea
esencial en la visión que se tenga respecto a la investigación científica pues en aquellas exigencias
de la ciencia (unificación) donde la experimentación, al menos de momento, no es posible muestran
la parcialidad de la ciencia54.
Mientras la ciencia (los científicos) sigue(n) trabajando sobre esa teoría unificada, algunas de las
consideraciones que pueden referirse a ese no encaje de la causalidad (clásica o de otro tipo si llega



a conocerse) en el mundo cuántico se da en el fenómeno (el más “benigno”) del  entrelazamiento
pues si bien el enlace de partículas o elementos del sistema puede entenderse en términos causales
(causalidad como envío de señales -pero nada que ver con la propuesta causal de W.C. Salmon que
él mismo reconoce como no aplicable a la dimensión cuántica-) la imposibilidad de predecir la
observación del comportamiento concreto que una de las partículas (arriba o abajo) rompe con uno
de los criterios del “pragmatismo naturalizado”: el experimento se hace pero la predicción sobre la
evolución del sistema es parcial o no predicción.
Otro fenómeno a considerar es el de la superposición. Aquí sí que es imposible predecir el colapso
del sistema debido al proceso de medida (al abrir la caja se mostrará un gato ¿vivo o muerto?).
Una cuestión no indicada en su justa medida, en estas líneas anteriores, para lo que a causalidad se
refiere es la noción de tiempo (solo he mencionado instante y simultaneidad) que ha sido básica en
la historia del pensamiento causal para referirse a la direccionalidad (causal), aunque ahora parece
que o bien se refiere dicha direccionalidad en términos no temporales o, en su caso si es sostenible,
se reformula la propia idea de causalidad incluida la direccionalidad de ser necesario, pues si frente
a tiempo y a espacio se considera espacio-tiempo la retrocausalidad  genera problemas u otra cosa:
paradojas. Todo esto se dice a tenor de que en el ámbito de la física de los quantos la simetría de la
reversión temporal es un hecho (la energía es la misma antes que después).
Para estas tres cuestiones se realizan experimentos desde los que las expectativas que se generan,
todas ellas en un grado o en otro, son del tipo “a ver qué se observa”.
Entre esas “cosas” que se miden-observan en el espacio-tiempo se encuentran los agujeros negros
que, mira por dónde, su estado se caracteriza por una tendencia al máximo caos o desinformación,
lo que parece algo sorprendente que ocurra en un universo cósmico (máximamente ordenado) según
el  pensamiento  clásico-determinista,  que  inicialmente  opera  con  los  referentes  independientes
tiempo y espacio que terminan formando  el referencial espacio-temporal (así la causa era primero y
anterior-contigua al efecto, pero causas y efectos simultáneos se dan en un mismo punto espacio-
temporal). 
Puesto que en cualquiera de los dos momentos históricos en que se piense el (con la especificación
antes realizada) referencial espacio-temporal los problemas que este conlleva a las consideraciones
causales  permiten plantear la necesidad de repensar el posible fundamento de ese espacio-tiempo,
básico para el universo gravitacional que funciona según propiedades de esta naturaleza, universo
este, por tanto, “distinto” al cuántico donde las partículas que lo integran no atienden a propiedades
gravitacionales sino cuánticas, y este es el gran reto de la teoría unificada.
Una de las últimas aportaciones en este campo es la propuesta de RIKEN iTHEMS de la “magia
cuántica”55, expresión usada para denominar a la medida matemática del grado de dificultad para
simular  un  estado  cuántico  en  un  ordenador  no  cuántico,  encontrando  los  cálculos  hechos  al
respecto que en todo sistema caótico (por ejemplo un agujero negro) casi (la cursiva es mía) todos
los estados evolucionan a un estado “mágico máximo”56, lo que lleva  a plantear que esa magia
cuántica es clave para el surgimiento de propiedades caóticas y que por tanto está implicada en el
surgimiento  del  espacio-tiempo,  apareciendo este  último en relación a  esa  magia  cuántica más
fundamental.
Sin ir más allá en este aspecto concreto, y con independencia de lo que ocurra en el transcurso de la
investigación, lo más general que aquí puede interpretarse, frente a otras posibles, es que la idea de
naturalización epistemológica está inmersa en el propio quehacer científico, sin que ello signifique
la inutilidad de la filosofía de la ciencia, sino más bien al contrario: la imposibilidad de la ciencia
sin la filosofía como parte integral de ella.
Para,  al  menos,  la  visión clásica de la  causalidad,  y aunque solo sea mientras se encuentre en
estudio la “hipótesis” de la magia cuántica, las características de direccionalidad temporal y las
inconsistencias de esta con la simultaneidad temporal instantánea requieren clarificación, tanto para
aceptarla  como  para  rechazarla  definitivamente  (a  la  causalidad),  al  menos,  del  campo  de  la
cuántica, a la luz de lo que haya que plantear sobre el espacio-tiempo. 
Señalé al comienzo, pensando en el determinismo/indeterminismo como tema de siempre y desde el
recuerdo al respecto de Anil Seth, que nuestra atención respecto al tiempo se centra en el “tiempo



transcurrido” desde nuestro nacimiento (aunque haya sido el biológico del que hemos oído relatos)
y, eso sí, “proyectado hacia un futuro”, destacando en este fenómeno que es como si lo anterior no
hubiera existido o hubiera sido de  una cualidad diferente ( a lo mejor no recordamos los detalles de
la primera aula escolar a la que asistimos, pero está “ahí” y en un “ahí” diferente al de aquella a la
que asistieron nuestros padres) como si estuviera fuera de la cronología (no hay al respecto, en
términos humeanos, ideas de memoria), destacando con esto que los animales humanos pueden
pensar en nociones de tiempo diferentes a  como hemos ido construyendo nuestra cronología e
incluso, en términos extremos, en “ningún” tiempo (ese al que no hemos tenido más acceso que el
relato ajeno, o el de la persona a quien no le han relatado el momento de su nacimiento), siendo de
destacar que ello no supone ningún gran problema en nuestro día a día.
No voy a entrar en ninguna propuesta teológica referida al tiempo, ni a ningún otro tema, por eso sí
que elijo este párrafo de las Confesiones de Agustín de Hipona para ponerlo en el contexto histórico
de esas consideraciones hechas respecto al tiempo, y en su caso al espacio, como el/los elemento/s
fundamental/es respecto al mundo (mundos si se quiere) de los animales humanos “Pero medimos
los tiempos que transcurren cuando los medimos percibiéndolos. En cambio, los pasados, que ya no
existen, o los futuros, que todavía no existen ¿quién puede medirlos a menos  que, frente a todo
pronóstico, alguno se atreva a decir que puede medir lo que no existe? En consecuencia, mientras el
tiempo  está  transcurriendo,  es  posible  percibirlo  y  medirlo;  cuando  ha  pasado,  en  cambio,  es
imposible, porque no existe.”57. 
De aquí me quedo con la idea antes apuntada de que “el” tiempo es algo inherente al animal 
humano58 de tal modo que esa idea se “sacraliza” con la Estética trascendental  de Kant al presentar
el tiempo y el espacio como las condiciones a priori del conocimiento sensible59 una de cuyas 
principales “aplicaciones” fue justificar la Física newtoniana como la ciencia absoluta y objetiva 
fundamentada en un tiempo y un espacio absolutos y objetivos conforme a la aritmética y geometría
tradicionales que permiten la construcción de juicios sintéticos a priori en matemáticas y también 
en física: el principio de causalidad60.  
El desarrollo del pensamiento humano ha mostrado otra cosa y ello ha sido positivo, por supuesto
que es una valoración, para los animales humanos y, al menos me gustaría pensarlo, por extensión
para el resto de seres vivos en especial los animales. Uno de esos desarrollos es este en el que nos
encontramos  sobre  si  es  posible  una teoría  de  campo  unificado asumiendo  que  las  fuerzas
fundamentales y la materia son distintas manifestaciones de un mismo campo.
Es  en  esta  vía  de  investigación  que  se  inserta  esa  teoría  de  la  “magia  cuántica”  donde  lo
fundamental para esto que estoy planteando es:
1º. Parece, al menos de momento, difícil si no imposible, negar la existencia de condiciones de la
sensibilidad en los humanos para la interpretación-construcción de su mundo. Cuestión distinta es
que eso que no son más que condiciones (que debería recoger aquella  ciencia de la naturaleza
humana pretendida por D. Hume) impliquen solo una visión respecto a ese mundo y aquello que la
sustenta, pues esa misma condición sensible es la que permite el desarrollo de toda la tecnología de
la investigación que hace posible que mi ojo perciba un microorganismo o que una célula de mi
organismo se vea afectada por una determinada radiación (aquí aquello anterior de  la valoración,
cuestión aparte es el asunto de las IAs y de los Cyborgs pero ya no se hablaría de animales, y mucho
menos humanos).
En esta línea lo que digo no es contrario a lo planteado sobre la persona que no sabe cuál es su edad
o las condiciones en las que estudiaron sus padres.
Esto hace entrar en juego que, del mismo modo en que el animal humano ha pasado de ser un
animal político (ciudadano) a un animal cosmopolita (habitante del cosmos), esa idea de la “magia
cuántica” se muestra como un candidato válido para describir sistemas caóticos, donde no hay antes
ni después o aquís y allás,  y de ello se desprenden dos cuestiones:
i. Que existan sistemas caóticos no supone que todos lo sistemas existentes lo sean, al menos a
determinadas escalas, lo que sí ocurre es que esta posibilidad antiguamente no contemplada ahora
parece perfectamente posible y casi que plausible.



ii.  Del  mismo  modo  en  que  un  día,  al  desplazar  ligeramente  de  su  ubicación  un  pequeño
electrodoméstico, pude sentir la existencia de la electricidad estática debo asumir (aunque solo, que
no,  sea  por  atender  a  los  clásicos  clásicos  -piénsese,  por  ejemplo,  en  Demócrito
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra  ́ticos.-De-Tales-a-Demócrito-  
Pajares-2008.pdf p.  285-)  que formo parte  de un entorno del  que mi sensibilidad se  encuentra
apartada, pensé (acostumbrado a los antes, después, aquís y allás):  como el interruptor de corriente
está en 0 puedo desplazar el aparato sin problema. La próxima vez pensaré: ponte guantes aislantes
para hacerlo. Con esto me planteo ¿será que la causalidad solo se da en la interacción?, sí es así me
encuentro nuevamente con el problema de la simultaneidad. ¿Será que además de mover el aparato
sudaba y una de las sustancias del sudor expelido por mis manos causó...?, no lo sé. ¿Podría pasar
que se dé en algunas ocasiones y en otras no?, tampoco lo sé por ello voy a seguir el consejo de J.
Sánchez:  “no te  acuchilles    no muevas  electrodomésticos”.  Como planteó Hume:  no estamos
dispuestos a abandonar el pensamiento causal (al menos de momento y quién sabe hasta dónde
llegará ese momento).
2º. Ese no saber hasta dónde el momento, indica la cautela que debe tenerse respecto a esa teoría
matemática (medición del grado de dificultad para simular o, en el “mejor” de los casos, replicar en
ciertas condiciones sistemas caóticos) de la magia cuántica y lo que de ella pueda derivarse respecto
al tiempo y el espacio, aunque reconociendo que en ese poder abordar el problema del estudio de
los sistemas caóticos, quizá por eso de la caoticidad, ya hay un factor relevante como es el “romper
con el espacio-tiempo como referencial básico” planteando la alternativa de la magia o grado de
dificultad, pero lo dicho: cuidado, el mismo que debe observarse en la contemplación de esa teoría
unificada o, por su otro nombre, teoría del todo pues  la conclusión a la que llegan los autores de El
gran diseño “Si la teoría es confirmada por la observación, será la culminación de una búsqueda
que se remonta a más de tres mil años. Habremos hallado el Gran Diseño.”61 es un condicional
donde su logro dependerá de la experiencia, y sin atribuir pesimismo en la consecución de ese
objetivo  desde  la  exposición  de  S.  Hawking y  L.  Mlodinow,  contando a  su  vez  con lo  arriba
expuesto sobre todo respecto a cuántica y causalidad, lograr el gran diseño implicaría que la especie
de  los  animales necesitados de  conocimiento  (la  humana)  ha  desaparecido  y  en  su  lugar  ha
emergido  una  especie  de  animales  omniscientes,  claro,  y  ahora  sí  con  un  poquito  de  ficción,
dependiendo a su vez de lo que ocurra con el desarrollo de las IAs pues el mismo Hawking, entre
otros, con motivo del estreno cinematográfico en 2014 de Transcendence recuerda, en entrevista
publicada en mayo de 201462, que no hay (al menos no se conoce) ninguna ley física que impida que
las  partículas  se  organicen  de  tal  modo  que  los  sistemas  resultantes  sean  capaces  de  ejecutar
cálculos  (así  ha  ocurrido  con  los  animales  humanos  constituidos  por  las  mismas  partículas
fundamentales que el resto de la materia) que requieren de una inteligencia superhumana.
Con  esto  ya  no  solo  se  hablaría  de  IA sino  también  de  inteligencia  superhumana  “natural”
entrecomillado si se quiere, pero da igual, sigue subyaciendo aquí la idea de la indeterminación
(caos) en algunas regiones de lo que pueda denominarse, y aquí las comillas sí resultan obligadas,
“realidad”  y que se manifiestan en algunas otras, siendo la divisa común a todo esto que como se
plantea  en  el  “pragmatismo  naturalizado”  (empirismo  sin  dogmas)  todo  está  sometido  a
cuestionamiento, lo que no significa todo vale sino lo contrario y de ahí la importancia del, o de los,
criterio/s que en cada circunstancia se considere para “resolver” cuestiones de esta índole, término
este último que, aunque muchas veces no se tome conciencia de ello, está presente en el día a día
del animal humano: determinación/indeterminación, y además se nos presenta con esas palabras,
voy a decir como la onda-partícula o el gato vivo-muerto, duales pues, a poco que reflexionemos
sobre ello nos puede ocurrir como al burro de J. Buridán, si lo que existe es determinación todo
escapa a mi voluntad, si por el contrario todo es indeterminación mi voluntad ahí tampoco tiene
cancha, es decir: la voluntad no es mas que una palabra (escribió Nietzsche p.14 -nota 28-). Hay una
descripción que no voy a ofrecer porque de eso tiene que ocuparse la medicina y la política social, y
además muy en serio y sin complejos, de porqué quienes pensamos sobre estas cuestiones no hemos
“vivido” como el burro de Buridán, pero claro, y a modo de pregunta, si en el “nivel” material más
simple (el de las “partículas” fundamentales) este aparente dilema no ha sido resuelto ¿no será que

https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra%CC%81ticos.-De-Tales-a-Demo%CC%81crito-Pajares-2008.pdf
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra%CC%81ticos.-De-Tales-a-Demo%CC%81crito-Pajares-2008.pdf
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra


se ha planteado una falsa disyuntiva? Más aún: la especie animal humana sin conocimiento “válido”
sería imposible pero ¿cómo pretender responder a una cuestión en el grado más complejo en el que
esta se presenta? ¿Será que en el fondo seguimos siendo aquel teórico que, como afirmó Hume,
argumenta correctamente que no puede justificar la determinación causal (ni ninguna otra) pero no
puede prescindir, por su propia “naturaleza”, de intentar existir desde esquemas causales?  De ser
así, esa complejidad está en esa naturaleza (siendo la diferencia con el resto solo de grado) que es
quien permite su supervivencia y que por cuestiones culturales (en el sentido amplio del término
que es quien llama a entrecomillar lo de naturaleza) no se ha atendido a esa complejidad siendo
muestra de ello el querer vivir de un modo y explicarlo de otro sin darnos cuenta que ese tipo de
explicación termina con el animal humano necesitado de la pregunta permanente.
En esta última idea de la expresión de la complejidad (esto no es sino una sugerencia muy personal)
el verbo querer empleado es bastante significativo en cuanto a lo que J. Sánchez demandaba como
naturalización de la parte social de la ciencia, pues en el fondo se muestra que el animal humano es
el  sujeto  de  todo  conocimiento  (Si  la  teoría  es  confirmada  por  la  observación…  escribieron
Hawking y Mlodinow) que con él busca su forma de estar (quiere), y como la naturalización que
implica al pragmatismo requiere de experimento-observación que genera expectativas en el sujeto
(sin entrar aquí en el anarquismo epistemológico), estas vienen marcadas por emociones y afectos
(que no se malentienda: que un haz luminoso se manifieste como partícula, onda o asociación de
ambos poco, o nada, tiene que ver con mis afectos y emociones, pero en cuanto que la ciencia es un
objeto social,  sí  que dependiendo de lo que ocurra seguirá habiendo o no financiación para tal
actividad humana) influyendo en la actividad productiva de la ciencia (sin consumidores no hay
ciencia) y por ello el resaltar la naturalización, esa que lleva a ver al  animal político como un
momento de la evolución que surge de la (re)organización de la materia, que podría no haberse
dado, y que en otro momento tiende nuevamente al caos donde son indistinguibles las partícula de
animal humano del resto de partículas detectables en el entorno (ese medio del que formamos parte
decía en Nosotros “y” el entorno). Esa naturalización requiere por tanto aceptar que las diferencias
entre distintos grados de complejidad animal lo son básicamente en esa cuestión de grado, y solo
entre segmentos evolutivos significativamente alejados podrían presentarse diferencia cualitativas a
tener en cuenta. Por ello, si no soy capaz de comprometerme a estar como si fuera una cosa (para la
que no tiene  sentido las  expresiones  lingüísticas  determinado/indeterminado)  ¿por  qué para  mi
relación con otros  segmentos  de  la  animalidad busco un criterio  que me permita,  frente  a  esa
incertidumbre respecto a todo, actuar como si esos otros segmentos animales fuesen una cosa que
existe desde mis determinaciones respecto a ellos? ¿Como dice Hume: soy un ser sensible pero al
otro ser sensible le aplico la determinación causal en cuanto a que no es un ser racional como yo
que está permanentemente en ese océano de dudas de cómo existir y cuando siento la angustia me
aplico aquello de un día y una vez al año no hace daño?  Si eso tuviera algo de sentido ¿por qué
buscar un criterio “racional” para tratar con un ser “no racional”? ¿Qué tal interactuar desde lo
común? ¿Aparece aquí el mismo problema que el de la relación causal dónde el significado de los
términos parece imposible para justificar tal relación. Animal racional/no racional: cuando siento
hambre intento comer y la gata que vive en casa tiene un comportamiento aparentemente muy
similar al mío, quiénes son las hormigas que en alguna ocasión se acercan a su comedero, el de la
gata, y se llevan parte de su comida  ¡vaya racionalidad la de las hormigas!?
Planteé en Apostillas a el entorno y nosotros que por cuestiones en el manejo del lenguaje puede ser
aceptable,  cuando no positivo,  mantener determinadas categorías lingüísticas a fin de lograr en
cierto momento  significados que se  ajusten a  determinadas situaciones (en este  caso concreto
distinguir humano/no humano como predicados del sujeto animal para con ello incidir en ese sujeto
que es común, no tanto por hacer al no humano animal humano sino porque parece que no se
quiere ser consciente de la animalidad del humano) y aquí como que se da más de lo mismo: se
afirma que la determinación no se puede justificar pero en nuestro día a día, cuando abrimos el
frigorífico en la mañana para reponer las energías vitales, no nos damos cuenta de lo que hay allí. Si
en algún momento alguien nos pregunta algo respondemos sí, lo compré en tal tienda. Tanto es así
que para muchos niños (voy a callar de muchos adultos) los cárnicos y lácteos son algo son algo que



está en los comercios y si en algún momento nos preguntan por ellos le respondemos que los dan
los animales, con lo que los niños nos responden; ah, igual que nosotros.

                       

Notas:
1.  No considero aquí, al menos de momento, aspectos como realismo, virtualidad o inteligencia
artificial.
2. Hume, D.: Tratado de la Naturaleza Humana. Ensayo para introducir el método experimental de
razonamiento en los asuntos morales (en adelante Tratado), versión referenciada p.p. 263-4.
3. Hume, D.: Investigaciones sobre el conocimiento humano, versión referenciada, p. 132.
4. Hume, D.: Tratado, p. 260.
5. Hume, D.: Tratado, p. 623.
6. Hume, D.: Tratado, p. 819.
7. Hume, D.: Tratado, p.p. 818-19.
8. EL HOMBRE Y EL OSO CUANTO MÁS CERCA MÁS AMISTOSOS.

En la  década de 1950,  los  soldados rusos en patrulla  tenían una cosa en abundancia:  la  leche
concentrada.  Durante una expedición militar  de rutina a la  península de Chukchi,  los soldados
encontraron una gran cantidad de osos polares que no tuvieron un buen desempeño a -4 ° C. Los
osos y sus crías estaban hambrientos y congelados.  Los soldados hicieron todo lo posible para
ayudar a los pobres animales. Los soldados tendían a abrir las latas de leche condensada para que
los osos polares lamen y luego alimenten a sus crías. Cuando las condiciones son tan duras como en
el invierno soviético, todos deben permanecer unidos.



9.

 



 
10. Vernal, Javier: “Continuidades animales. Argumentos contra la dicotomía humano/animal no 
humano”.Interthesis vol.08, nº01   
https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2011v8n1p60/18426 p. 83.
11.https://www.bbc.com/mundo/noticias-42859733
https://www.eldiario.es/sociedad/experimentacion-animal-primates-escandalo-
volkswagen_1_2817130.html
12.  https://www.eara.eu/?lang=es . En el informe de 2022, referido a 2021 y en general en lo que
afecta al convenio de transparencia, se presenta que en ese año el 81% de las instituciones que
conforman la asociación permitieron el acceso de visitantes pero ¿qué tipo de visitantes?.
En las 40 razones para la investigación con modelos animales (a los que se considera muy similares
a los humanos, pero claro es que investigar con piedras como que no, eso sí: ¿a qué se debe el pudor
de asumir que esto es así por la naturaleza del  animal humano?) la razón es que siempre se ha
hecho así. De ese modo tan simple de presentarlo alguien podría pensar ¡qué poco desarrollo ha
tenido la investigación biomédica!.
Que todos los premios Nobel en la materia hayan investigado  con animales no humanos un poco
más de lo anterior ¿es que no han sabido hacer otra cosa?
La investigación veterinaria ha dependido de la experimentación con animales no humanos, igual
que antes: no se puede hacer con piedras pero por ello la pregunta ¿investigación veterinaria para
animales no humanos o para humanos?, si lo primero correcto, si lo segundo ¿por qué no hacer lo
mismo que con lo primero en tanto que los distintos tipos todos animales?
En  la  sección  de  medicamentos  útiles  desde  la  experimentación  con  los  modelos  animales,
mayoritariamente, no humanos no me he enterado de nada porque como soy lego en la materia no
puedo especificar palabras clave ni el nombre científico y ahora me queda la mayor duda que es de
otra “naturaleza” ¿si hubiese sido capaz de presentar palabras clave y nombre científico funcionaría
la búsqueda? No pruebo a hacerlo recurriendo a la red porque sí, aunque de ese modo, fuera capaz
de hacerlo a lo mejor una vez acabado sabría lo suficiente de mi interés inicial como para tener que
usar el buscador que al respecto ofrece el buscador de EARA España, y si decido hacerlo y sigue sin
funcionar constato que a mí no me ha resultado pero mi duda respecto al experimento-medicamento
no iría más allá de lo inicialmente hecho en la red.
El vídeo de apoyo de EARA España al experimento del modelo animal, sobre todo no humano, no
deja de ser un eslogan publicitario LA EXPERIMENTACIÓN ANIMAL DA VIDA creado por una
agencia de marketing donde se intenta aparentar que se informa de algo y no es el caso (la posible
información escrita se oculta jugando con el tiempo de lectura y la imagen “superpuesta”), y como

https://www.eara.eu/?lang=es
https://www.eldiario.es/sociedad/experimentacion-animal-primates-escandalo-volkswagen_1_2817130.html
https://www.eldiario.es/sociedad/experimentacion-animal-primates-escandalo-volkswagen_1_2817130.html
https://www.bbc.com/mundo/noticias-42859733
https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2011v8n1p60/18426


lo  dicho  de  una  de  las  40  razones  el  que  alguien  afirme  algo  (premios  Nobel  o  actuales
investigadores españoles) no es razón de nada si no la expone.
13.  https://doi.org/10.1186/s12052-020-00126-8 Finalizando la primera década del milenio actual
solo un tercio de los estudiantes de secundaria en los centros públicos de E.E.U.U. recibían clases
de evolución en biología, la situación parece mejorar a favor de esta enseñanza en 2019 pero ese
abismo inicial, si de modo relativo parece que se supera adecuadamente (ojo en la traducción del
60% de aumento en la carga lectiva de la evolución) el términos absolutos el recorrido es largo.
14. Cuestión aparte son las consideraciones jurídicas en la época medieval y moderna.
15. En la entrevista concedida por Anil Seth a el diario El país (Daniel Mediavilla, 27 abril 2023-
16:09 CEST), con motivo de la presentación de su libro La creación del yo recuerda: “Tenemos una
curiosa  asimetría  sobre  la  inexistencia.  Pocos  nos  preocupamos sobre  el  periodo de  la  historia
anterior a nuestro nacimiento, cuando tampoco existíamos, pero nos preocupa mucho no existir en
el futuro.”
16. Por ejemplo, parece una moda en la época de las RRSS el manejo de la expresión carpe diem,
aunque  casi  ninguno  de  tales  usos,  si  alguno,  tenga  presente  la  dicotomía
determinado/indeterminado y equivalentes. Por otro lado, bote pronto, luego se verá, podría decirse
que  las  cosas  son  como  son,  si  son  de  algún  modo,  por  lo  que  o  bien  hay  que  adoptar  el
determinismo y así todo escapa a la voluntad de la persona -salvo el caso del estoico- o tender al
indeterminismo con lo que nuevamente cualquier posibilidad se va de mi voluntad, llegando a que
el  aparente dilema inicial  carece de sentido en cuanto a dilema.  ¿Esto será indicio de  que es
imposible ir más allá en nuestros contenidos mentales, en el ámbito o esfera en que nos movamos,
manejando las categorías del por qué sí o por qué no?.

17. Es imposible en un espacio como este abordar con cierto grado de exhaustividad no solo lo que
se  puede  sino  lo  que  se  debe,  para  poder,  decir  sobre  causalidad.  Es  por  ello  que  me  voy  a
circunscribir a lo que en esos “temas de siempre” sigue vigente, dificultades incluidas, partiendo de
ese siglo XVIII donde se considera al animal no humano en línea continuista con el humano desde
la perspectiva  del conocimiento que no desde la moralidad dentro de la, naciente, epistemología
empirista. Así voy a limitar en D. Hume lo necesario sobre su visión de la “naturaleza humana”
referida al conocimiento y la vigencia actual.
18.  Física y Metafísica a decir de Andrónico Rhodio.
19. El resaltado es mío.
20.He decidido citar las palabras de Hume por dos motivos: 
a) Mostrar la importancia del autor en el movimiento empirista del momento donde nos muestra el
despegue en su labor desde la crítica constructiva del empirismo coexistente con el racionalismo al
querer mostrar “causas” para las ideas (el Locke contemporáneo de los racionalistas), y b) Lo que
aquí centra mi atención es el análisis de el principio filosófico sobre que toda “existencia” obedece
a una causa y para ello Hume se vale de su “visión” del  conocimiento,  y ha sido,  como debe
hacerse, riguroso con el uso de los términos implicados por parte de Locke, de ello que distinga
entre tipos de percepción como contenidos mentales diferentes y para comprobar,  salvo que se
tenga acceso al “original” del autor, se presenta que tanto en versión castellana como inglesa (por
ejemplo:   
https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html But if we examine this maxim by
the  idea  of  knowledge  above-explained,)  se  refiere  con  el  mismo  término  de  idea  tanto  al
conocimiento como a la copia de una impresión, de modo que siguiendo sus  palabras  aquí se debe
ser  cuidadoso  en  que  todo  contenido  mental  no  es  igual  y  por  ello  es  necesario  y  pertinente
caracterizar su noción de conocimiento.

21. Tratado p.20.

22. A ver qué ocurre con la IA y la identidad de género, si eso del género se mantiene.

23. Tratado p.p. 48-50.

24. Tratado p.p. 52-54.

https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html
https://doi.org/10.1186/s12052-020-00126-8


25. Tratado p.p. 54-58.

26. Tratado p.p. 139.

27. Tratado p.p. 139.

28. Nietzsche se hizo eco de esa inversión de efecto causa al referir  el mundo aparente como el
verdadero.

 La  <<razón>> en  la  Filosofía,  Los  cuatro  grandes  errores.
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-
crepusculo-de-los-idolospdf.pdf   

29. La PARTE III del  Libro I de el Tratado p.p.131-157.

30.  Semejanza,  contrariedad,  grados de cualidad y proporciones en cantidad y número (Hume,
Tratado, Libro I, Parte I, Sección V y Parte III, Sección V). No olvidar que se intenta pensar en el
siglo XVIII, ese mismo momento en que I. Kant pretendió dar por sentada la Mecánica de Newton.

A este respecto, por lo que se refiere a la concepción del conocimiento científico en general y a la
causalidad o conocimiento causal en particular,  ante una hipotética disputa Hume/Kant,  por los
análisis de este último, en tanto que la primera edición de la  Crítica de la razón pura se hizo en
1781  me  quedo  con “Desde  el  momento  en  que  se  refieren  a  fenómenos  empíricamente
determinados, las leyes particulares no pueden derivarse totalmente de las categorías, si bien todas
aquéllas se hallan sujetas a éstas. […] Lo cierto es que no podríamos discutir con nadie sobre algo
basado  simplemente  en  la  forma  de  estar  organizado  el  sujeto.”
(https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-
Immanuel_Kant.pdf    p.p. 122-123).
31.Tratado p. 135. 
32.  Ya se vio como la de identidad y la de posición en el tiempo y el espacio también permiten
hablar de hechos (hay conductores que ven señales de peligro y que tienen FORMA triangular, hay
quienes ven cosas -habitualmente metal o, por desgracia, algún tipo de plástico- que advierten de
situaciones vitales pero no se han dado cuenta, o no saben (por no ir a la escuela o por no ser
importante para su cometido) que se pueden “ver” TRES ÁNGULOS (aunque a lo mejor sí han
visto tres esquinas) en ellas, hay quienes no las ven -por deficiencia visual o por trastorno visual
transitorio- y también están aquellos a quienes les da igual lo que haya o si hay o no hay.
33. Tratado, p.p. 150-53.
34. Recordar lo dicho sobre la ficticia polémica Hume/Kant.
35. Hume, D.: Tratado, p. 66.
36. Hume, D,: Tratado, p. 71.
37. Hume, D,: Tratado, p. 66. Reflexiónese sobre lo dicho por Kant en cuanto a la aplicación de la
categoría causa a las leyes particulares. 
38. Hume, D,: Tratado, p.p. 66-67.
39. Hume, D,: Tratado, p. 69.
40. Hume, D.: Consideró en la p. 127 del Tratado, como hizo con la noción de percepción,el uso
que  realizó  Locke  de  la  probabilidad,  asunto  este  que  precisa  en  la  nota  1  de  la  p.  80  de  su
Investigación sobre el conocimiento humano.
41. Hume, D.: Tratado, p. 831.
42. Hume, D.: Tratado, p. 832.
43. Hume, D.: Tratado, p. 832.
44. Esto llevaría directamente a plantear la necesidad de la filosofía, pero como de momento no
ocurre no entro en el tema sino que el animal humano siga filosofando, por aquello de que surgió la
filosofía y se manifestó el animal humano, teniendo claro que para reflexionar -filosofar- tiene que
haber algún objeto de tal acción; de modo que si bien Aristóteles, en su contexto histórico-cultural,
habló  de  la  inutilidad  de  la  filosofía  primera  (Metafísica,  Libro  I,  982b,  10-30)
(https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-metafisica-gredos.pdf)
ello  no  es  incompatible  con  la  visión  actual  que  sobre  la  sabiduría  ofrece,  entre  otros,  el

https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-metafisica-gredos.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf


recientemente fallecido y ganador este año del Premio Princesa de Asturias de Comunicación y
Humanidades,  Nuccio  Ordine  ( https://www.youtube.com/watch?v=co_F_zYqnEQ),  o  Martha
Nussbaum.
45. Hume, D.: Tratado, p. 34.
46. Quine, W.V.: Two Dogmas of Empiricism, p. p. 20, 43.
https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?
view=theater
47. Sánchez Navarro, J.: La cuestión del realismo. Gavagai (Revista interdisciplinaria), Vol. I, n.º 2,
39-76, Asociación Canaria de Filosofía del Lenguaje y de la Ciencia (Dep. Legal: TF. 408/85, -
I.S.S.N. en trámite-) La Laguna, Diciembre 1985. Página 56.
48. Recuérdese que Hume apunta a que llevar las ideas más allá de su naturaleza puede servir a los
fines de la vida.
49. Sánchez, J.: La cuestión del realismo, p. 59.
50. Mackie, J.L.: Causes and conditions,  American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct.,
1965), pp. 245-264.
51. Mackie, J.L.: Causes and conditions, p. 245.
52. Mackie, J.L.: Causes and conditions, p. 248.
53. Mackie, J.L.: Causes and conditions, p. 262.
54. Obsérvese la aparente paradoja que se presenta al pensar en la teoría del todo en cuanto a que la
ciencia, como necesaria tarea humana que es, existe en cuanto que  plantea problemas -aunque sea
simplista, englobables todos en el problema del conocimiento- que, siendo tales, intenta resolver.
55. RIKEN  Goto,  K., Nosaka,  T.  & Nozaki,  M.: Probing chaos by magic monotones.  Physical
Review D 106, 126009 (2022).     https://doi.org/10.1103/PhysRevD.106.126009 .
56. Goto, K., Nosaka, T. & Nozaki, M.: Probing chaos by magic monotones (p.p. 17-18).
57. Agustín de Hipona: Confesiones, p.p. 563-564.
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf 
58. Tampoco estoy tratando el tema del tiempo pero parece demasiado simple negar que la mayoría
de especies animales superiores (cerebradas) disponen de memoria y se generan expectativas.
59. “El tiempo es la condición formal a priori de todos los fenómenos en general. El espacio, como
la  forma  pura  de  toda  intuición  externa,  está  limitado,  como  condición  a  priori,  sólo  a  los
fenómenos externos Por el contrario, como todas las representaciones, ya tengan por objeto cosas
externas o no, en sí mismas pertenecen, como determinaciones de la mente, al estado interno, pero
este estado interno debe estar bajo la condición formal de la intuición interna, por tanto, [bajo la
condición] del tiempo, entonces el tiempo es una condición a priori de todo fenómeno en general, a
saber, la condición inmediata de los [fenómenos] internos (de nuestras almas)210 y precisamente por
eso, mediatamente, también de los fenómenos externos. [B51] Si puedo decir  a priori todos los
fenómenos externos están en el espacio, y están determinados  a priori según las relaciones del
espacio,211 entonces, a partir del principio del sentido interno, puedo decir de manera enteramente
universal todos los fenómenos en general, es decir, todos los objetos de los sentidos, están en el
tiempo, y necesariamente están en relaciones de tiempo.”
 Kant, I.: Crítica de la razón pura, 1781. 
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-
Immanuel_Kant.pdf (p. 51).
60. Una cosa fue la pretensión kantiana y otra la obra científica de Newton pues, entre otras cosas,
las acciones a distancia ni estuvieron claras para Newton ni se ajustaban a la relación de contigüidad
de la causalidad.
61. Hawking, S.-Mlodinow, L.:The Grand Design, 2010.
https://archive.org/details/The_Grand_Design/page/n281/mode/2up   p.282.
62.https://www.independent.co.uk/news/science/stephen-hawking-transcendence-looks-at-the-
implications-of-artificial-intelligence-but-are-we-taking-ai-seriously-enough-9313474.html.
Tráigase también aquí la nota 54.

https://www.independent.co.uk/news/science/stephen-hawking-transcendence-looks-at-the-implications-of-artificial-intelligence-but-are-we-taking-ai-seriously-enough-9313474.html
https://www.independent.co.uk/news/science/stephen-hawking-transcendence-looks-at-the-implications-of-artificial-intelligence-but-are-we-taking-ai-seriously-enough-9313474.html
https://archive.org/details/The_Grand_Design/page/n281/mode/2up
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf
https://doi.org/10.1103/PhysRevD.106.126009
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?view=theater
https://www.youtube.com/watch?v=co_F_zYqnEQ


Referencias bibliográficas: 

Aristóteles: Metafísica, Libro I, 982b, 10-30.
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-metafisica-gredos.pdf
Bernabé, A.:Fragmentos presocráticos. De Tales a Demócrito. (1987)
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocráticos.-De-Tales-a-Demócrito-
Pajares-2008.pdf
Cornford, F. M.: La filosofía no escrita (1921).
https://es.scribd.com/document/389890284/Cornford-La-Filosofia-No-Escrita-PDF#
de Hipona A.: Confesiones  (397-398).
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf 
Goto, K., Nosaka, T. & Nozaki, M.: Probing chaos by magic monotones. Physical Review D 106,
126009 (2022).     https://doi.org/10.1103/PhysRevD.106.126009
Hawking, S.-Mlodinow, L.;The Grand Design, 2010.
https://archive.org/details/The_Grand_Design/page/n281/mode/2up
Hume, D.: Investigaciones sobre el conocimiento humano (1748).
https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-investigaciones-sobre-el-
conocimiento-humano.pdf
Hume,  D.:  Tratado  sobre  la  naturaleza  humana.  Ensayo  para  introducir  el  método  del
razonamiento experimental en los asuntos morales (1737-1740).
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-
naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
Kant, I.: Crítica de la razón pura (1781). 
https://lideresdeizquierdaprd.files.wordpress.com/2016/06/immanuel-kant-critica-de-la-razon-
pura1.pdf
Mackie, J.L.: Causes and conditions, American Philosophical Quarterly, Vol. 2, No. 4 (Oct., 1965)
Nietzsche, F.: Crepúsculo de los ídolos o cómo se filosofa con el martillo (1889). La <<razón>> en
la  Filosofía,  Los  cuatro  grandes  errores.  https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-
virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf

Quine, W.V.: Two Dogmas of Empiricism, (1951)

https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?
view=theater 

Sánchez Navarro, J.: La cuestión del realismo. Gavagai (Revista interdisciplinaria), Vol. I, n.º 2, 39-
76, Asociación Canaria de Filosofía del Lenguaje y de la Ciencia (Dep. Legal: TF. 408/85, I.S.S.N. -
en trámite-) La Laguna, Diciembre 1985.

Vernal,  Javier:  “Continuidades  animales.  Argumentos  contra  la  dicotomía  humano/animal  no
humano”.  Interthesis  vol.08,  nº01,p.83.https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/
1807-1384.2011v8n1p60/18426

https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2011v8n1p60/18426
https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2011v8n1p60/18426
https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/sim_philosophical-review_1951-01_60_1/page/20/mode/2up?view=theater
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf
https://www.jstor.org/journal/amerphilquar
https://lideresdeizquierdaprd.files.wordpress.com/2016/06/immanuel-kant-critica-de-la-razon-pura1.pdf
https://lideresdeizquierdaprd.files.wordpress.com/2016/06/immanuel-kant-critica-de-la-razon-pura1.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://blogportafolioconocimiento.files.wordpress.com/2018/06/hume-david-tratado-de-la-naturaleza-humana-trad-fc3a9lix-duque.pdf
https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-investigaciones-sobre-el-conocimiento-humano.pdf
https://trabajosocialucen.files.wordpress.com/2012/05/david-hume-investigaciones-sobre-el-conocimiento-humano.pdf
https://archive.org/details/The_Grand_Design/page/n281/mode/2up
https://doi.org/10.1103/PhysRevD.106.126009
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf
https://es.scribd.com/document/389890284/Cornford-La-Filosofia-No-Escrita-PDF#
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra%CC%81ticos.-De-Tales-a-Demo%CC%81crito-Pajares-2008.pdf
https://www.ead.pucv.cl/app/uploads/2022/05/Fragmentos-presocra%CC%81ticos.-De-Tales-a-Demo%CC%81crito-Pajares-2008.pdf
https://www.hermanosdearmas.es/wp-content/uploads/2017/12/aristoteles-metafisica-gredos.pdf

