
 NI ETIQUETAS, NI CONCEPTOS, NI REDUCCIONISMO BIOLÓGICO 

Voy a suponer, ya que es algo que se oye con bastante frecuencia, que a la mayoría de las personas
no les gusta ser etiquetadas (algunas muestras de este rechazo son aquellas que hablan disponer de
un “yo”), actitud que parece adecuada (rechazo al etiquetado) dado que eso es lo que hacemos con
las cosas obteniendo así una utilidad (PARA nosotros y PARA vivir), que en gran medida se reduce
al  ahorro  energético  vital  en  todas  las  actividades  conducentes  al  sostenimiento  de  la  VIDA,
lográndose así un plus para ella misma.
En un par de líneas descriptivas de lo que oímos y leemos no he querido evitar la redundancia en el
uso  del  término vivir-vida-vital  puesto que con independencia  de  la  expresión  elegida siempre
estaría pensando en el concepto o significado y, así, desde aquí sigo pensando y me planteo: ¿todos
aquellos seres que muestran la capacidad de sentir cuándo son manipulados, y aquí, para evitar los
procesos homeostáticos,  el  criterio a aplicar sería que cuando esa manipulación se modifica en
forma de relación de cooperación -aunque solo sea afectiva- entre las personas (que no les gusta ser
etiquetadas-manipuladas) y esos otros seres, o bien que desde un principio ese acercamiento se da
en ese modo de cooperación y luego se cambia hacia el tipo manipulativo, se capta esa diferencia
pareciendo ser aceptada la cooperación y rechazada la manipulación  (aquí las relaciones cantidad-
cualidad  son  básicas),  y  como  decía:  a  estos  seres  les  gustaría  -satisfaría-  ser  manipulados  -
etiquetados-?
Lo falaz, que no paradójico, de esto es que si el etiquetaje  les presenta como una “eminencia” a lo
mejor no importa tanto, cuestión distinta es la de los otros seres que también captan cuándo son
etiquetados pero que en compañía con estas eminencias no les importa, a las “eminencias”, fardar
del pedigrí de SU ...  .

¿Derechos y Bienestar de los animales?

Este par de nociones que se oyen tanto en ámbitos académicos como "mundanos", y en España este
año más que en ningún otro momento, reclama mi atención por dos aspectos básicos: el primero es
la ausencia de acuerdo, esto en el ámbito académico, que en parte incluye al científico, por tanto lo
que pase al respecto en el "mundano" poco da que dudar sobre el mayor grado de confusión, en
cuanto al significado de los dos términos centrales: Derecho y Bienestar.
Segunda cuestión: ¿será esa carencia de consenso porque, al menos de momento, esos elementos
lingüísticos no son sino términos teóricos en algunos casos tendentes a metateóricos (está recogido
en  la  p.  25  de “El  entorno  “y”  nosotros”  (https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros) cómo  el
anteproyecto de la ley española de bienestar animal debe redefinir términos y conceptos recogidos
en otras normativas sobre lo mismo)? No menos sorprendente que el hecho del desacuerdo es la
pregunta,  que se multiplica,  ya que son los humanos,  la última gran especie que ha aparecido,
quienes  piensan  sobre  estos  aspectos,  de  modo  que  uniendo  este  tema  al  de  las  expresiones
ambigüas cabe preguntarse si ¿no ocurrirá que la emergencia de los humanos requiere reorientar la
relación de estos con el resto de los animales?, y, lo que no es menos importante, ¿estos humanos
serán los gestores de algo que existía antes de su presencia o los no humanos han esperado a los
humanos para el bienestar y los “derechos” (véase lo dicho en las páginas 18-20  de “el entorno “y”
nosotros” sobre derecho)? Para esto, lo que sigue.
Parto aquí  de las palabras  de A.  Damasio  (Damasio,  2021:123)  en las que  califica  de error  la
exagerada diferencia presentada entre las capacidades humanas y las no humanas para enfrentarse a
las adversidades que han expresado planteamientos excepcionalistas-especifistas en favor de las
primeras, también, y en línea con esto, arranco de mantener el continuismo sostenido a lo largo de
toda la exposición presentada en  “El entorno “y” nosotros”.   
    

https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros


En el año 2011 se publicó el artículo de Javier Vernal  “Continuidades animales. Argumentos contra
la dicotomía humano/animal no humano” (doi:10.5007/1807-1384.2011v8n2p60).
La idea central de este trabajo es apoyar la continuidad animal (y natural pondría yo) de ahí que
desde el título se incida en términos de dicotomía frente a esa idea de continuidad, idea esta  que
presenta como alternativa a ese “error” (el entrecomillado es mío), por ello comienza  manifestando
que sigue en boga (2011) la distinción entre humano y animal de modo que ante cualquier crítica a
este uso se modifica por el de humano/animal no humano.
También expone su duda ante que la primera dicotomía sea el resultado de aplicar la ley del mínimo
esfuerzo en el  habla o que con ella se pretenda aludir  a la existencia de algo para justificar la
separación extrema entre animales y humanos, aunque termina decantándose por la  primera opción
(economía lingüística) como la que concuerda con el paso a la segunda dicotomía que es en la que
centra el análisis para rechazar esta también disyunción en favor de la continuidad entre especies.
En la segunda forma de la dicotomía a la que alude también se da el problema de la ambigüedad por
economía lingüística que podría darse en la primera (por eso el momento de la exposición, 2011, es
irrelevante  ya  que  se  sigue  observando  la  primera  separación  -que  es  de  manera  extrema
excluyente-) pues la distinción humano/animal no humano ¿cómo debe entenderse?.
Si  pienso  (sin  entrar  en  el  un  tanto  “opaco”  tratamiento  Metafísico  que  hizo  Aristóteles  de  la
sustancia y el accidente, ni el Lógico  incompleto sobre el sujeto y el predicado) en la expresión
animal  no  humano  sé  que  hay  una  referencia  a  algo  (sea  lo  que  sea)  que  no  cumple   con
determinadas propiedades (sean las que sean) y así ya tengo un enunciado. Reflexionando sobre el
“sonido” humano = (/u/  /m/ /a/  /n/  /o/)  me pregunto ¿qué?.  Obligándome a interpretar los dos
términos de la disyunción (suponiendo que lo sea) desde la relación de diferenciación, lo tengo:
A≠B y como es el predicado quien dice del sujeto y B es animal no humano entonces A es animal
humano  apareciendo  una  dicotomía  incluyente  o,  si  queremos,  una  disyunción   inclusiva1:  el
humano es un animal y el no humano también lo es, así vemos que unos animales son humanos y
otros no lo son, y algunos son gorilas y otros no, por ejemplo los humanos, …, la serie 2 de los
animales es continua.
Esta continuidad lleva a la interdependencia necesaria entre simples y complejos, al menos a los
últimos en la “construcción serial” pues faltando estos el resto interactúa entre sí, de manera que
algunos de los simples se alojan en los los más complejos persistentes (aunque el virus sea, en
palabras de  Damasio (Damasio, 2021:33),  un monstruoso mejunje sin vida, el de la viruela símica
no necesita al humano para alojarse, la salmonella, aunque de modo distinto, se aloja en ciertos
tipos de tortuga y en humanos, con el añadido de que parte de la medicación veterinaria prescrita es
compartida por animales humanos y no humanos, felinos y no felinos ...) como en cada momento
fue ocurriendo3.
En  esta  somera  descripción  de  la  conexión  continuidad-interdependencia  cito  a  cinco  (seis
incluyendo a los virus) tipos de seres: humanos, simios, tortugas, salmonella y felinos y solo puedo
entender lo que predico de ellos asumiendo la categoría de animal (con el caso especial de los virus
y considerando a las bacterias como animales unicelulares) para casi todos ellos, aunque en algunos
contextos se muestre implícita, y esto no por economía en el habla sino para evitar la redundancia
que puede generar alguna forma de ruido comunicativo.
Con este uso lo que pretendo es mostrar que la distinción humano/no humano, gorila/no gorila (que
todas las posibles llevan aparejado el término animal)… no tiene porqué connotar especismo sino
que, bien al contrario, pude ser un recurso lingüístico más  para mostrar la continuidad natural entre
las distintas especies animales, pluralidad que requiere de la diferencia del mismo modo en que esto
es válido para cada uno de los individuos (por eso de ser individuos) que constituyen cada tipo de
especie (en el tipo humano cada individuo es una persona, irrepetible como en todos los demás
tipos,  y  algunas  de  estas  hasta  tienen un “yo” -por  esto  me centro en los  humanos,  y  no por
especismo no consciente, hasta que alguien confirme la existencia de individuos de otras especies
que también manifiesten, por el medio que sea, la disposición de un “YO”. Estoy convencido de

doi:10.5007/1807-1384.2011v8n2p60


que al menos D. Hume (Hume, 1988: 251-264, 616) y el que escribe no han tenido o tienen de eso
pues para hacer tal afirmación es necesario disponer de  conciencia de ello pero la conciencia es
siempre conciencia DE, es decir de otra “cosa” que no es ella misma y así, a decir de Sartre (Sartre,
2009: 17-42, en especial 22,25) -el tiempo aclarará si Sartre, S. de Beauvoir o ambos- la conciencia
en sí misma se desvela como nada, siendo esta nada, frente a la tradición, delimitada por el ser y no
a la inversa -no soy justo, no soy objetivo, ...- de suerte que hablamos del ser y la nada, frente a la
posible  “cosa  yo”,  si  bien  la  superación  sintética  hegeliana  es  lo  que  no  encaja,  quedando  el
proyecto existencial.  Así  retomo lo dicho arriba,  aunque fuese de modo indirecto mostrando la
perplejidad  que  provoca  un  término  sin  más  (/u/m/a/n/o/),  sobre  los  lindes,  por  borrosos  o
difuminados que sean a la vez que con poco desarrollo, entre lenguaje y pensamiento, pues de no
hacerlo (solipsismo wittgeinsteniano) sí que estaríamos avocados al especismo tradicional, que en
cada  momento  se  ha  mantenido  desde  circunstancias  diferentes,  impidiendo  con  ello  la
aproximación a la naturaleza que hoy puede aportar la etología, en sentido amplio del término,
privando de este modo el acercamiento más válido a los humanos (animales) cuya vida depende de
la  utilidad cognitiva referida,  en el  que se da unos de los mayores,  si  no el  mayor,  grados de
neotenia y lo que esto ha supuesto y supone (tanto en pros como en contras).
Así,  plantear  una  “homomorfía”  entre  lenguaje  y  pensamiento  dificulta  captar  cómo desde  los
primeros momentos el niño va creando (adquiriendo) lenguaje o también cómo los científicos al
hacer ciencia van construyendo el lenguaje que les permita entender de manera más precisa lo que
les inquieta,  dicho en referencias a Wittgenstein: esa homomorfía  lenguaje-pensamiento es más
propia del “primer” Wittgenstein que del “segundo”.
La mayor dificultad de lo que estoy haciendo es “no saber cómo expresar de modo preciso lo que
pienso” (espero no ser el único) y no es el tópico de la excusa ante un pensamiento confuso, sino
que  en  el  fondo  es  el  problema  de  toda  traducción.  Sigo  pensando  en  mí  como  receptor
comunicativo y en muchas ocasiones entiendo lo que el emisor dice pero lo que nunca tengo claro,
o al menos certeza de ello, es qué piensa.
En un primer momento y desde una observación poco rigurosa (por tanto no observación) creo que
no presenta dificultad aceptar que los animales humanos se han “impuesto” al resto de las especies
(y a algunos de los mejunjes arriba citados) incluida ella misma (esto no es la paradoja de las clases)
como  muestra  la  globalización  armamentística  actual,  pero  no  hacía  falta  esta  situación
incalificable, por rubor, para darse cuenta de que ese hipotético especismo y dominio carece de
justificación en cuanto que los “hechos” se manifiestan contrarios a esa supuesta superioridad.
Puestos aquí le quito las comillas a impuesto porque no se da tal cosa: la naturaleza que formamos
junto al resto de seres vivos, animales y no animales, con los demás elementos naturales, que no son
resultado del artificio, es la que mantiene su dinámica, siendo que ese “error -a veces falsa ideología
(hay intereses espurios)-” respecto a la superioridad parte de mostrar algunas capacidades para la
manipulación de esa dinámica natural,  lo cual,  y no es contradicción,  forma parte de la misma
dinámica natural:  en esto consiste  la  supervivencia (en términos clásicos adaptación -activa- al
entorno) pero ir más allá de esa adaptación sin tener el cuenta cuáles son los límites del entorno
para ello, conduce (si alguien quiere hablar de supervivencia cualificada a ver en qué consiste esa
cualificación), como parece que no podía ser de otro modo, a que esa alteración es tomada por la
propia naturaleza que reorganiza las pautas en esas  circunstancias,  presentando el  escenario de
autodestrucción (si urbanizo “sin más”, porque se vende bien el suelo transformado, puedo estar
generando inundaciones o sequías: autodestrucción)  propiciado por la misma especie generadora de
la alteración pero que afecta al conjunto de las especies y con ello a sí misma (desforesto).
Estos “datos objetivos” muestran como ninguna de las especies es superior a ninguna otra de las
existentes y esto no es fijismo  (aristotélico o de cualquier otro tipo) pues es absurdo, en sentido
lógico, negar la evolución, si así se hiciera sería imposible entender porqué persiste la Covid-19 (si
alguien quiere la 22 que de momento sigue mostrando su capacidad de adaptación a las vacunas o a
la  limitación de estas) pero sí  es cierto  que la propia idea de evolución natural  requiere de la



desaparición  de  algunas  especies  y  la  emergencia  de  algunas  otras  tras  los  propios  cambios
evolutivos de los entornos (por el motivo que sea) para los que desaparecen y de las estructuras
genéticas para los que surgen ante esos cambios ecológicos.
Aunque sea por marcar un hito (y aunque sea un tópico, recordar que casi todo tópico suele tener un
origen significativo) en la naturaleza me planteo si  hubiera sido posible la aparición del Homo
sapiens  o  el  sapiens-sapiens  sin  la  desaparición  de  los  dinosaurios  (avícolas,  herbívoros  y
carnívoros) al final del Cretácico en torno a 66 Ma. En el amplio campo de Paleoantropología  se
debate sobre si los primates sobrevivieron (lo que significa, como mínimo, contemporaneidad) a los
dinosaurios4.
Con independencia a cuáles sean las conclusiones que en su momento pueda presentar la parte de
la ciencia implicada, si el cambio de los primates primigenios se describe desde la adaptación de
esos  primeros  arborícolas  frutívoros,  pese  a  la  dificultad  que  esto  presenta  para  entender  su
supervivencia en presencia de dinosaurios avícolas y herbívoros, la conclusión común parece que
pasa por mantener que la existencia de esos primates evolucionados tras la destrucción masiva  a
finales del Cretácico dependió de la extinción de los dinosaurios.
Recurrir a este momento de la naturaleza es para volver a incidir en la idea del especismo a la hora
de  considerar  el  concepto,  o  etiqueta,  de  superioridad,  en  este  caso  desde  la  relación
dinosaurio/primate y algo más  que creo que va a aparecer: aunque insectos actuales (por ejemplo la
cucaracha) remontan su origen muchísimo más allá en el tiempo a los primates ¿si la mayoría de las
especies o bien terminan extinguiéndose, o, en su caso, las transformaciones evolutivas casi que
mantienen solo lo fundamental, ocurrirá lo mismo con la especie “superior”?.
No  pretendo  hacer  ni  ciencia  (para  lo  que  soy  inepto)  ni  ficción  (mi  ineptitud  aquí  es  más
escandalosa  si  cabe)  por  tanto  la  combinación  de  ambas  ni  mentarla  pero  sí  que  es  legítimo
cuestionar la idea de superioridad (de especies) en términos absolutos dentro de la “escala” de los
seres  vivos  dado  que  parece  “irrisorio”  que  las  cucarachas  se  hayan  adaptado  mejor  que  los
dinosaurios, pero la risa se desvanece cuando tomamos conciencia del momento que vivimos aún de
“pandemia”, que siendo cierto que se ha trabajado para poder oponer una barrera, por limitada que
esta sea, no lo es menos que el  virus, aunque a menor escala, sigue ofreciendo resistencia a la
especie “superior”. Añadido a esto, y con independencia de su origen -de los misiles-, no es de
menor  importancia  a  este  respecto el  impacto  de  misiles  en  territorio  polaco ya  que  estas  dos
situaciones, de importancia crucial, parecen haber eclipsado lo referido a la COP27 pero, el gran
problema, es que esto no es un tercer vértice de la  situación en la  que en estos  momentos se
encuentra la especie “superior” sino que los dos primeros, superación post-covid y conflicto bélico,
inciden negativamente sobre el gran problema que es la situación del entorno ecológico. Ante esto
la pregunta ya está aquí: ¿cómo puede pensarse superior al resto una especie sin ninguna garantía de
supervivencia?. Ante este panorama alguien podría ironizar, no en sentido socrático sino en el de la
mera burla o, en el mejor de los casos, como un “para qué preocuparse”, planteando que el entorno
no es problema inmediato porque antes está el conflicto, y no solo nuclear sino también biológico.
“Solución”:  como  hay  medios  para  ello,  haciendo  que  los  humanos  pierdan  el  conocimiento
disponible y la capacidad para recrearlo desaparece el problema de la extinción, pero surge otra
pregunta: ¿cómo puede sobrevivir una especie cognitiva que para ello dispone de la referida amplia
neotenia?, no puede. Hay entonces que reformular el problema haciendo más patente otro factor
siempre presente: si la dificultad surge de la gestión de unos recursos de supervivencia limitados
(que no permiten el desarrollo de la ambición de los humanos -parece que ninguna de las especies
restantes,  por  lo  que  en  la  actualidad  se  conoce,  aspira  a  tanto-)  una  opción  podría  ser   el
nomadismo a gran escala, anticipándolo a lo que ya se piensa respecto a cuando el sistema solar no
dé más de sí para permitir las formas de vida hoy conocidas, la solución de supervivencia ya estaría
materializada tras el éxodo  a regiones habitables más allá del sistema que ha dado lugar a nuestra
existencia. En esta línea,  el primer objetivo de la NASA está en dos años (2024) en la Luna5.



Ante  esto,  dos  cuestiones  a  plantear:  a)  Aunque  la  reubicación  sea  posible  el  problema de  la
seguridad de supervivencia  de la especie superior sigue sin resolverse, y sin por tanto aclarar qué es
eso de la superioridad, pues la existencia, en sentido lato del término, depende de las opciones de
migración y que alguien no decida otra vez vamos a destruir.
b) Como ya se habla de esa posibilidad de migración -es conveniente no encontrar en esos nuevos
lugares  ninguna  presencia  xenófoba-  (optimismo  que  no  es  desdeñable)  se  está  asumiendo  la
presencia de la especie de los humanos hasta que parezca oportuno tal acción por el comienzo del
declive del sistema sin que los factores más inmediatos “hayan terminado con tal preocupación”.
Ante esto me he preguntado si tal viaje sería al estilo del “Arca de Noé”, pues no hay que olvidar la
interdependencia (lo de la superioridad es una palabra) con los microorganismos (recuérdese aquí lo
dicho en la nota 3 sobre Laika y puede también pensarse si la vida de la perra fue el precio del
ahorro  de  los  dólares  (rublos)  necesarios  para  probar  los  efectos  de  la  aceleración  sobre  el
organismo si se hubiese diseñado el experimento de forma que el propio humano fuese modulando
el  ascenso,  hasta  la  órbita  prefijada,   en  función de las  reacciones  de  su  organismo.  Esto  aún
teniendo presente la tecnología disponible al efecto en el año 1957).
Otra “posible” opción para la independencia de la especie “superior” y facilitar así la  puesta en
práctica del traslado sería la transformación total del organismo humano en organismo cibernético
(cyborg) y, ya en esa época, de la mano de la I.A. (inteligencia artificial). Cuando esto ocurra ya no
habrá  problema pues  lo  que  no  habrá  es  humanos,  de  este  modo se  cierran  las  opciones  a  la
declaración de una especie superior, y parece que se impone el replanteo de la interrelación de los
animales humanos con el resto de los animales o, si se quiere, de los humanos (lo de animal está
implícito en su naturaleza) con el resto de especies animales, más aún: con el conjunto de especies,
pues ha sido ella, la primera, la responsable de los problemas que ahora aquejan a todas las especies
y estos, los problemas, solo parecen resolubles desde la consideración-“implicación” de todos los
afectados. Si esto es “correcto”, la necesidad de los humanos, aunque sea solo por egoísmo,  por
sobrevivir no puede ser satisfecha más que modificando su relación con el entorno. Ni qué decir
tiene que hablar de entorno es hacerlo de la continuidad de la  naturaleza.  
En este sentido es que no cabe la etiquetación y conceptualización si con ello se quiere ir más allá
de  disponer  de  una  herramienta  de  análisis  que  se  va  modificando conforme el  desarrollo  del
estudio va avanzando6, es por ello que parece inevitable reorientar las relaciones entre las distintas
especies en beneficio de todas. Es en esta línea donde, entre otros, toma cuerpo  la reflexión de F.
Nietzsche sobre  la  naturaleza y función del  lenguaje7 de modo que  las  categorías gramaticales
terminan cosificando lo que no son cosas: animales en este caso.
En este uso, al menos “peligroso -si no cosificante-” del lenguaje, aparece el término sujeto (a partir
del cual habría que predicar algo) y en este caso aparecen tres grandes tipos de sujeto a considerar:
a) biológico, b) jurídico y c) moral.
El primero, biológico, hace referencia al conjunto de los animales como aquí se ha defendido y que
el artículo de Vernal  (Vernal, 2011: 6) identifica con la naturalización de la identidad humana hecha
por la biología de la evolución.
El segundo tipo, el jurídico, es aquel caracterizado por la serie  de normas de tal índole que regula la
mayor  parte  de  las  formas  de  relación  de  los  humanos  en  sociedad.  Ciertamente  creadas  por
humanos para humanos pero, en el intento de ampliar esa regulación a animales no humanos se
plantea  la  figura,  también  jurídica,  de  personas  humanas  y  no  humanas  siendo  así  que  existe
jurisprudencia  al  respecto  en  algunos  países8.  Esto  en  principio,  y  solo  en  principio,  no  sería
negativo sí para ello se asume  como yo planteaba que la dicotomía humano/animal no humano
podría ser inclusiva, sustituyendo ahora el sujeto animal por persona (que seguiría gozando de la
animalidad como nexo de continuidad), el problema es que aquí está claramente la especie que,
como arriba insinué, regula tales relaciones por lo que en el fondo las personas no humanas se
presentan como más sujetos biológicos, y no en el sentido aplicado por la biología de la evolución,
que jurídicos.



Prueba de esto es, por ejemplo, la reforma del Código Civil Español (el vigente hasta esta reforma
fue publicado por Real decreto el 24 de julio de 1889) que no asume la distinción de los tipos de
persona, así en el prólogo  del nuevo código se lee:  

“En nuestra sociedad los animales son, en general, apropiables y objeto de comercio. Sin perjuicio
de ello, la relación de la persona y el animal (sea este de compañía, doméstico, silvestre o salvaje)
ha de ser modulada por la cualidad de ser dotado de sensibilidad, de modo que los derechos y
facultades sobre los animales han de ser ejercitados atendiendo al  bienestar y la protección del
animal, evitando el maltrato, el abandono y la provocación de una muerte cruel o innecesaria. 

...
Esta reforma se hace precisa no sólo para adecuar el Código Civil a la verdadera naturaleza de los
animales, sino también a la naturaleza de las relaciones, particularmente las de convivencia, que se
establecen entre estos y los seres humanos.” (II, p. 154135/2)9.
Se considera por tanto que el sujeto de derechos y facultades es el animal humano, aunque aquí no
se contempla tampoco la concepción del animal humano, si bien se entiende en el nuevo régimen
jurídico que éste debe ser desarrollado más allá de esta primera formulación.
Esta declaración de deseos puede conectarse  con la valoración final de Vernal (Vernal, 2011:24)
sobre que la eliminación de la distinción humano/animal no humano (que explicitada, “frente” a lo
expuesto por vernal, entiendo útil) es un primer paso para abandonar las posiciones defensoras de la
discontinuidad. También me subo al carro del optimismo y si la propuesta de eliminación de la
distinción humano/animal no humano, persona humana/no humana (esta en la medida en no sea
necesaria,  pues  mientras  la  situación  global  al  respecto  se  mantenga  la  argumentación  de  la
magistrada  Elena  Liberatori  parece  adecuada  al  distinguir  tipos  de  persona  -por  aquello  de
sensaciones e individuos-) y el nuevo código civil español aportan algo positivo a los animales no
humanos desde su la relación los animales humanos, bien venidas sean esa iniciativas a desarrollar.
Lo visto, a nivel mundial durante el confinamiento covid de animales no humanos, en la urbe parece
ser muestra no de una ocupación sin “K” de los no humanos, sino reflejo de esa nefasta relación de
los humanos hacia los no humanos donde estos últimos se ven avocados a conseguir los últimos
recursos que le han sido expoliados y trasvasados u okupados con “k”.
Se trasluce, por tanto, una confluencia de intereses entre todos los animales: humanos, orangutanes,
gatos … que es la necesidad, por la carencia resultado del mal uso, de recursos de subsistencia. Con
esto considero el tercer tipo de sujeto: el sujeto moral. 
Expongo otra etiqueta que como tal no va más allá de ser una etiqueta el el sentido arriba planteado,
que fue tratada  en “El  entorno “y” nosotros” (p.p.  11-15)  de  modo que el  predicado que aquí
conviene al sujeto es el propio término sujeto, y que pretende ser, así lo presenta M. Rowlands
(Rowlands, 2012: 4-6) una categoría moral, junto/frente a las de agente y paciente moral (un ser
moral (s)  puede ser:  agente,  paciente o sujeto (p)),  para referirse a algunos de los animales no
humanos. El sentido de este nuevo término es que, ya que según la tradición ética y metaética, el
paciente  moral  sería el   ser  (sujeto en esa tradición) a  quien afectan las decisiones  y acciones
morales de los agentes morales (no hay redundancia de términos pues un agente moral no decide
como tal  cuando observa la Luna una noche de plenilunio pues al  predicar de esta acción,  por
ejemplo: si me acuesto en el suelo veo mejor, se desposee de la moralidad). Aquí el criterio para la
asignación de esa categoría (sujeto moral frente a las otras dos) se asienta en plantear la existencia
de  disposiciones  morales,  que  coinciden con las  condiciones  morales,  en  animales  sociales  no
humanos pues estas son: empatía, simpatía, justicia, equidad. Las condiciones son planteadas por F.
de Waal que habla de protomoral y las disposiciones por M. Rowlands que se refiere de manera
explícita a moralidad no humana cuya diferencia respecto a la humana se encuentra en que las
razones morales para la acción de los no humanos “perecen” no ser conscientes mientras que las de
los humanos sí pueden serlo ( la literatura ético-metaética, que irrumpe en occidente con el análisis
del  pensamiento  mítico-religiosa,  exige  la  conciencia  en  las  decisiones-acciones  morales).  Es



importante plantear la conciencia como  posibilidad para mantener la continuidad entre animales
humanos y no humanos también en la dimensión moral.
La idea del sujeto moral (si es sujeto es que no se da la condición de agente) argumentaba yo en “El
entorno “y” nosotros” (p.p.14-18) que no añade nada respecto a los animales no humanos en cuanto
a derechos y deberes (no se me ocurre juzgar moralmente a un gato que caza a un lagarto o se pelea
con otro gato) pero sí es una necesidad, para ayer y no para mañana, que los animales humanos
reconsideren  las  relaciones  adecuadas  con  el  resto  de  los  animales  en  aras  a  garantizar  la
supervivencia, asumiendo la necesidad de los otros para la “existencia” colectiva. Actuar de este
modo frente al  de la autodestrucción sí es una cuestión moral y por tanto son los agentes morales
(sabemos quiénes son) los que pueden y deben hacerlo desde la perspectiva de que no se le cede
nada a los otros animales que ellos ya no tengan, y reafirmo tengan porque lo único que se tiene, y
por tanto es privado (no estaba antes del nacimiento de ningún ser vivo ni estará tras su muerte) es
la  serie  de  vivencias  que  algunos  llaman  vida  y,  aunque  suene  a  kantiano  que  no  lo  es,
afortunadamente  cada  vez  hay  más  casos  que  manifiestan  el  hecho  de  que  mantener  nuestras
vivencias depende de nosotros tanto como prescindir de ellas, de tal modo que la vida no nos es
dada: en el acto de la procreación (sea sexuada, asexuada, del tipo que sea) no hay nada más allá de
las vivencias-sensaciones de los agentes reproductivos.
Si frente a reestructurar la situación que conlleva a la autodestrucción optamos por continuar con
ella, vale por los animales humanos que así lo han decidido (conforme a lo dicho antes nadie está
obligado a ejercer en ningún ejército, del mismo modo que tampoco se está forzado a participar del,
como siempre contradictorio,  capitalismo digital  del  momento)  no debería  incluirse al  resto de
animales pues no  nos  deben nada, tan individuales son sus sensaciones, incluidos, si se quiere
aunque con comillas, los elementos que ponen en marcha los tropismos, como las nuestras.
En esta línea, y por algún posible equívoco respecto a la dación de vida, parece conveniente, por lo
de la moralidad, plantear, si los sentidos linguísticos, o de los “otros”, existen, cuál es el del hecho
de la reproducción (hay quien se queja del envejecimiento poblacional) pues la autoconsciencia
parece sostener que la existencia, que no vida, es angustia -generada por la responsabilidad del ser-
para-sí -. Ironizando, en el sentido absurdo pero la situación lo es, que no se entienda esto como la
justificación del belicismo vigente, ni tampoco con los principios del VHEMT (Voluntary Human
Extinction Movement) pues aquí no hay nada de ecologismo sino algo más íntimo, empático y de
amor ¿quién desea, de forma indirecta pues el acto de la procreación no es existencia, tener alguna
relación con la génesis de angustia -ajena-?
Por  lo  que  tenemos  hasta  el  momento,  los  agentes  morales  son  los  animales  humanos  y
necesariamente en ellos está la toma de decisiones y acciones que afectan a la existencia de la vida
tal y como se conoce en el momento de modo que siendo una necesidad es imposible no decidir-
actuar (la paradoja, fenómeno lingüístico, no nos libera de ello, es deber u obligación), por ello hay
que considerar a las especies no humanas como alguien a quienes necesitamos y que no nos deben
nada pero sí, unas en mayor o menor grado que otras, como seres altamente sintientes, y alguna otra
cosa, por lo que si nuestro grado de empatía no llega a captar esa situación que sea  nuestra “razón
moral” que sea el egoísmo quien nos lleve a reconducir la situación en que nos hemos metido, por
esto los agentes morales responsables son los animales humanos que, aparte de la dinámica propia
de la naturaleza, han acelerado el ritmo de devastación del entorno del que somos parte todos (lo
privado es la vida): humanos y no humanos, desde nuestras acciones sin importar sus consecuencias
y, por tanto, somos también los responsables de corregirlo en el mejor grado posible. Somos los
únicos que podemos hacerlo y por tanto si hay deber de ello hay que hacerlo porque a su vez hemos
sido los creadores de la situación que otros no pueden corregir.
Igual que con el juicio moral respecto al gato y el lagarto, con toda la razón a que pueda apelarse, es
reprobable la acción terrorista del fundamentalista que persuade a personas para la disposición de
personas-bomba, pero no importa el adiestramiento de delfines para terminar con la flota enemiga
en el Mar Negro, ni “importa” su muerte porque “no siente”, eso sí, como con el gato y el lagarto



afortunadamente no hay Audiencia Nacional para enjuciar la acción del delfín, y no porque haya
similitud en los resultados de la acción.

¿Reduccionismo vs. Emergentismo?

Por  el  tema  de  las  etiquetas:  la  persona-bomba  sí  es  terrorista,  no  importa  cuál  haya  sido  su
“adiestramiento”,  por  lo  que  de  momento  no  hay  nada  más  que  decir  de  los  conceptos  y  las
etiquetas pero sí que junto a esto aparece el hecho de que se adiestra al delfín-bomba y no al atún-
bomba, y ninguna de las dos cuestiones anteriores son gratuitas, sino que aunque a primera vista no
lo parezca tenemos más interiorizada la cuestión del continuismo (delfín sí  atún no) de lo que
expresamos con el lenguaje de las dicotomías, ahora bien: este continuismo no significa igualdad en
esa  serie  natural  sino  que  necesariamente,  desde  la  idea  de  interdependencia  que  hace  posible
nuestra existencia (sentido amplio), asumimos los diversos grados de desarrollo de la naturaleza de
modo que para los sujetos biológicos (pensados como los organismos que modifican el entorno,
aunque sean parte de  él, para lograr los recursos de supervivencia)  parece un error entenderlos
desde otro concepto: el del reduccionismo epistemológico que no puede zafarse del ontológico, y
aquí ese reduccionismo biológico (referido al sujeto biológico) no parece adecuado para dar cuenta
de esa variabilidad presente en el continuo evolutivo. Este juicio respecto a tal enfoque para nada
supone adoptar en consecuencia una óptica pluralista sino asumir un materialismo emergente (no
cabe argüir  que emergentismo apela a reduccionismo)  que no supone ninguna dificultad para las
dimensiones  no  biológicas  de  algunos  seres  vivos,  y  que  permite  aceptar,  por  ejemplo,  las
diferencias aunque sean en un porcentaje mínimo del ADN en las especies, diferencias estas que por
tanto no implican ruptura sino un cambio de grado en el desarrollo cuando el elemento anterior
requiere de alguna mutación que tampoco puede ser total, lo que rompe la ingenua imagen de la
discontinuidad.  Dicho  esto  y  para  no  hacer  ficción  desde  el  momento  actual,  en  lo  del
reduccionismo me voy a limitar más y ceñirme a mostrar “hechos”,  casi  que aceptados por el
común  de  los  mortales,  que  buscar  justificaciones  teóricas  para  el  porqué  la  perspectiva
reduccionista no parece acertada.
Reducir la complejidad de la vida a estructuras químicas que constituyen moléculas con carbono
como bases para los ácidos nucleicos (D/R) es cosificar conceptualmente demasiado eso tan voluble
que son las vivencias.
A este  propósito,  sirve  traer  las  palabras  de  Damasio  (Damasio,  2021:  80-81)  al  aseverar  que
filósofos, psicólogos, biólogos o sociólogos consideran de modo diferente a la consciencia pero
todos comparten como sinónimo que la consciencia es una experiencia mental siendo esta un estado
de la mente caracterizado porque sus contenidos (mentales) son sentidos y adoptan (los contenidos)
una  perspectiva singular10.

Me fijo en este sentir y referenciar desde la perspectiva singular de los contenidos mentales para
relatar lo que ocurre en mi entorno doméstico cuando alguien siente un dolor de cabeza, que se
suele  superar  con  la  ingesta  de  algún  medicamento  analgésico,  antiinflamatorio  o  con  la
combinación de ambos (no es que yo sea médico sino que los laboratorios farmacéuticos, en la era
de las TICs, publicitan, con las leyes del mercado apoyadas por el poder legislativo, sus productos
como si se integraran en aquellos del tipo kilómetro 0 -por lo de la deslocalización-).
Mi  compañera  humana en  esas  situaciones  se  muestra  casi  que  incapaz  se  soportar  incluso  el
silencio externo, quizá sea porque aunque el externo fuese casi absoluto (el que no se da) el interno
“hace de las suyas” y parece imposible conseguirlo.
En mi caso no recuerdo, habría que preguntar a quienes me rodean, quejarme por una situación
dolorosa,  aparte  quedan  aquellas  acciones  reflejas  de  gemido  al  darse  la  aparición  súbita  de
sensación de dolor.
La gata, aunque resta mucho por conocer sobre la especie, a pesar de no ser humana sí se sabe que,
como muchos de los mamíferos, tiene una estructura cerebral bastante afín con la de los humanos a



la  par  que  determinados  neurotransmisores.  En  su  caso,  propio  de  la  especie,  no  es  sencillo
percatarse de estar padeciendo un dolor, y menos aún precisar que sea de cabeza, pues los síntomas
pueden  presentarse  en  una  alta  gama  y  estar  combinados  o,  en  el  peor  de  los  casos,  no
corresponderse con ningún tipo de sensación dolorosa. A esto hay que sumar que los predadores, no
solo  sus presas, tienden a “disimular” el ruido consiguiéndose así no ahuyentar a su presa a la vez
que cuidarse de posibles predadores suyos. Esto es compatible con la “observación” de que muchos
gatos  ante  la  debilidad propia  de los  estados próximos al  fallecimiento tiendan a ocultarse,  no
mostrándose, por tanto, esa situación de inferioridad.
En el caso que me ocupa la descripción, si en algún momento la misa ha sentido dolor, de cabeza u
otro tipo, puede corresponderse con aquellas situaciones muy muy esporádicas en que al no tener
dificultad para estar fuera de la casa, y prefiriendo el interior de exterior, permanece oculta durante
algún tiempo más o menos prolongado en el entorno del hogar. Es aquí donde se daría (pues es pura
imaginación, llamarlo hipótesis no se corresponde) la semejanza para expresar que dado que no hay
nada que conocer (por aquello del “yo” y de la nada) resulta demasiado presuntuoso mantener que
conocemos al otro y en este caso a un gato.
Ante la carencia de referencia al posible dolor de cabeza de la gata de lo que sí tengo constancia es
de que  esa situaciones, tanto mi pareja como yo, las superamos con la administración de entre 500
y 600mg de alguno de los fármacos arriba citados. Esto indica que en determinada región de nuestro
cerebro, en combinación con el sistema nervioso que expresa que el ruido externo molesta o que
“insinúa”: fanfarrón, estoico mal llamado, ni se te ocurra gritar o llorar,  ha ocurrido algo (ahí lo que
ocurre son reacciones bioquímicas) y es por ello que a ese lugar se dirige la acción de los productos
químicos externos, pero esto me lleva a preguntar: ¿lo que ocurrió en esas regiones -las mismas- de
nuestros cerebros y los dolores que cada uno sintió fueron los mismos?. Lo que la mayor parte de la
ciudadanía llama la lógica me lleva a concluir que en lo referido a la situación de dolor no, pues si
hubiese sido así nos habríamos comportado de la misma forma ante la situación dolorosa que indica
el estado cerebral. La cantidad de fármaco suministrada para revertir la situación ha sido la misma
desde la cuantificación, se podría así pensar que la actividad eléctrica presente en esas regiones
cerebrales en los momentos dolorosos, medibles son, ha sido equivalente, pero los hechos parecen
mostrar que no ha ocurrido lo mismo con el dolor y la cuestión ahora es ¿cómo cuantificar el dolor?
La pregunta queda abierta pero una primera conclusión de lo anterior es que sin la existencia de
determinado estado-actividad cerebral no se hubiese dado el estado mental (concientes de ello )
doloroso, pero ahora no encaja cada uno de los dolores con los estados cerebrales equivalentes.
Otro hecho en conexión con este tema es que cuando acudimos a una pinacoteca y pasamos por
delante, o nos detenemos a observar, de un bodegón puede generarse en nosotros la sensación de
hambre pero por mucho que observemos la obra este deseo no desaparece (comerse un lienzo está
prohibido). En la misma línea no solo salivaban los perros estudiados por I. Paulov, seamos un poco
cautos y aceptemos lo que le suele ocurrir en nuestro organismo cuando pensamos en una comida
que nos encanta, el “problema”, que no lo es o no debería serlo, es que un estado mental genera un
proceso orgánico donde, sea la parte que sea, está implicado el sistema nervioso y las regiones
cerebrales  que  corresponda.  Así,  en  el  “peor”  de  los  casos,  el  estado  mental  generado  por  la
actividad cerebral que nos permite recordar y, por tanto, ser conscientes y pensar, retroactúa  y se da
esa actividad orgánica. Ante esto un reduccionista reclamaría que ese cambio orgánico no se daría
sin el estado cerebral inicial  pero ¿cómo explicar que similares estados cerebrales generen estado
mentales con perspectivas singulares?, y más: José Luis López Vázquez no fue capaz de ejercer
como verdugo mientras que Pepe Isbert veía en ello el futuro de sus nietos. No es fantasía literaria,
claro que un médico tiene que sentir el dolor para poder tratarlo pero por ello no puede reuhirlo
como le ocurre a la mayoría de los no médicos. Es imposible que el personal laboral de los museos
estén comiendo todo el día.
Eratóstenes midió la circunferencia terrestre con una exactitud válida para la época (s.III ANE) algo
imposible sin una sombra, lo curioso es que con nuestra sombra podemos hacer casi todo “lo que



queramos” excepto pisarla (como si quisiéramos ser y nunca fuéramos): es algo que surge “de”
nosotros, pero no es nosotros: va siempre delante pero es un continuo de modo que hay emergencia
sin pluralismo (dualismo en este caso). Si esto causa al algún tipo de perplejidad, en mayor grado se
capta esta en el semblante de mucha gente cuando le transmitimos que nunca hemos visto nuestro
rostro ni podremos llegar a observarlo.
Todo esto permite salvar la parte no “nociva” del pensamiento platónico en cuanto a que estamos
más  inmersos  en  lo aparente  (sin  ninguna  contraparte  este  término)  de  lo  que  en  principio
estaríamos dispuestos a admitir. La parte positiva de esto, cosa que Platón no suscribiría, es que
mientras  estemos  en  esa  apariencias,  “seamos  esas apariencias -nada,  ser  nada-”,  existirá  la
“humanidad”, con propiedad: los humanos.
Esta exposición de “hechos” (el hecho) que parece resistirse a la explicación reduccionista de lo que
claramente se muestra como el continuo natural (ni siquiera nuestra sombra se separa de nosotros)
no es más que la “misma” dificultad presente para aunar la física del “mundo” macroscópico y el
microscópico11.
Obtengo a así una de las respuestas posibles a la cuestión ¿reduccionismo versus emergentismo?:
no.  Esa  oposición  lo  que  marca  es  un  intento  más,  impreciso,  por  conceptualizar  y  etiquetar
(cosificar diría Nietzsche) algo que no se presta a ello como es la naturaleza por su dinanismo (aquí
está incluida la evolución de las especies), por ello no parece descabellado un uso del lenguaje en el
estudio de la naturaleza no metafórico como apetecía a Nietzsche para todo lenguaje (aquí no se
evalúa la filosofía de este autor) pero sí como herramienta circunstancial, según lo dicho arriba, que
se va modificando según cambia el estudio en curso.
Si bien es cierto que todo conocimiento (y en este caso lenguaje) parte de alguna cognición previa
(de ahí la importancia de la “autoconsciencia inconsciente” del niño -los mitos no surgen porque
sí-)  tampoco  lo  es  menos  que  el  lenguaje  va  elaborándose  en  referencia  a  aquellos  nuevos
conocimientos que se van construyendo ( buen ejemplo de esto es la escuela, sea del tipo que sea
incluido el fundamentalista). Afirmo entonces que la primera condición es un apoyo más al rechazo
a plantear la homomorfía pensamiento-lenguaje, y la segunda una muestra de la instrumentalización
del lenguaje, válida aquí para cualquiera de sus usos incluido el científico, por lo que considero  que
en interés a concebir el continuismo de la naturaleza (evolución de las especies implícito) en el
momento actual la distinción animal humano/animal no humano se presenta válida desde el término
animal. Cuando se dé el momento, si los animales humanos han optado por la conservación,  de
asumir la continuidad que está supeditada a la interacción entre los animales, que son distintos en
cuanto a su estructura  (con todo lo que cada una de ellas exija, por ejemplo: ¿qué ocurriría si tras el
uso de, otra mentira, armamento nuclear táctico  las palomas comenzasen a nacer con una sola ala y
los gatos y los humanos con una capacidad de desarrollo cerebral inferior al actual?, ¿afecta la
disposición de una sola ala al cerebro de las palomas?, ¿ese déficit en el desarrollo de humanos y
gatos  tendría  alguna  incidencia  en  la  toma  de  decisiones?,  si  se  responde  sí  ¿por  el  aspecto
emocional, racional, ambos?) pero que la historia evolutiva ha mostrado que esas diferencias lo son
también evolutivas, y las categorías (conceptos tanto abstractos como empíricos) superior/inferior o
se entienden como relativas o carecen de sentido, por lo que dado ese momento, es mejor decir
necesario que de deseable por si lo que impera es el egoísmo -ciego porque no hay de otro- aunque
debe observarse que lo necesario se desprende, al menos para los humanos, de lo deseable pues  la
necesidad la marcan ellos mismos, y no solo por coherencia con el existencialismo sartriano12 sino
porque ninguna de las especies restantes se le han “impuesto” hasta el momento, de tal forma que
será la evolución temporal de la vida quien deje atrás la distinción falsa, ya que intentar hacerlo por
decreto conllevará también un proceso como se ha visto, por ejemplo, con la actualización que ha
dado lugar al último código civil español y del proyecto de ley de bienestar animal y, claro que sí,
para  esto  es  necesario  el  asesoramiento  desde  el  conocimiento   fiable  (pero  sin  hacer  trampa
atendiendo a otras cuestiones) y mejor ayer que mañana pues la naturaleza sigue su dinámica (si es
azarosa o no es irrelevante en esta exposición) en razón de cómo la intentamos manipular. Mientras



se llega a ese momento deseado, al menos por algunos, que no se menosprecie todo lo positivo que
pueda obtenerse para la relación animales no humanos-humanos.         
     
   

  
   

Notas

1.  Desde  el  marco  de  la  Lógica  proposicional,  en  su  aspecto  formal,  nada  obliga  a  que  una
disyunción  sea  excluyente  (exclusiva),  de  este  modo  se  muestra  que  A solo  puede  ser  una
proposición a  cambio de  que (desde la  semántica,  para entender  lo  de u/m/a/n/o)  el  predicado
(humano) esté referido al sujeto animal pues la comparación dicotómica inicial (sea por brevedad
lingüística  o  por  el  motivo  que  sea)  solo  tiene  sentido  con  el  sujeto  común  a  establecer  la
comparación, ahora sí que la proposición B, construida por la negación del predicado humano sobre
el sujeto animal, obliga a que A integre al sujeto animal con un predicado que se niega en B. Resulta
una disyunción inclusiva, la eliminación de una disyunción descansa en el supuesto de la verdad de
sus  términos,  (lo  que  puede  venir  muy  bien  en  el  momento  de  cuestionar  una  pretendida
superioridad/inferioridad). Si se quiere decir que los humanos no son animales a lo más que se
puede aspirar es a entenderlos como vegetales, hongos, protistas o cosas al incluir a las bacterias en
los animales unicelulares.
2. Debe entenderse el término serie en sentido muy amplio, y no en el propiamente matemático,
que permita pensar en una serie convergente (de la naturaleza en la naturaleza con ”independencia
del  árbol”  evolutivo)  de  manera  que  se  capte,  frente  a  posiciones  creacionistas  y/o  fijistas,  la
necesidad de la continuidad en la evolución de la naturaleza (seguimos siendo seres constituidos por
bacterias y, en algunos casos, por virus -algunos de estos sí que mutan rápido- pese a que los hay
bateriófagos lo que en algunos casos puede ser positivo para el ser vivo en que se alojan).
3. En eso que por el proceso evolutivo ha estado ocurriendo siempre desde el surgimiento de la vida
han sido las últimas especies las que mayor beneficio han obtenido y, pese a ello, parece que hemos
seguido olvidando el maltrato a la naturaleza y ello lleva a un tema que no por comprometido debe
obviarse.  En  esos  elementos  compartidos  entre  especies  (para  la  garantía  de  supervivencia
cualificada de algunas) el que aparece con mayor importancia es el de la inversión farmacéutica en
la  investigación  de  los  fármacos  que  demandan  los  clientes,  investigación,  y  científica,  pero
inversión económica (no invento nada: el tema de las patentes de las vacunas contra la covid habla
por sí mismo), y para el desarrollo de esta industria se ha recurrido a “aquello que nos pertenece por
el  hecho de  ser  miembros  de  la  especie  animal  superior”  y  enseguida  se  comienza  a  falacear



queriendo poner diferencias donde no existen, de modo que como “los seres empáticos que somos
con los otros de la especie”, el dolor y el sufrimiento de los no humanos o no existe o es de peor
calidad (los experimentos de I. Paulov no fueron invasivos, Laika ni fue ni podía ser una héroe
callejera, mucho menos después de 45 años de mentira por el “honorable fin”, no de conocer los
cambios en los organismos humanos en el nuevo “medio”, sino obtener la superioridad espacial, y
todo lo que esto conlleva, sobre el enemigo: otro humano.  -Mención aparte la de aquellos pacientes
que por su urgencia permiten la experimentación anticipada, aunque probada en otras especies, de
algunos tratamientos-), para este asunto no voy a decir más sino dejar el enlace a un  documento de
actualidad y no cabe argumentar desde la distinción maltrato/investigación experimental, pues no
hay  garantía  de  ser  un  hecho  puntual  y  aunque  lo  fuera,   ello  no  implica  que  no  se  genere
sufrimiento en el propio proceso experimental. Cabe fijarse en el metraje en 0,45 por la importancia
del  lenguaje  que  luego  se  planteará.  Si  olvidamos  el  proceso  experimental  en  sí,  el  resultado
conseguido es que para muchas situaciones vitales los humanos están transformándose en cyborgs y
con teleasistencia,  a  lo  que no hay nada  que objetar  pero por  ello  tampoco es  despreciable  la
alternativa  a  esta  forma  de  experimentar  que  se  plantea  en  el  mismo  documento,  aunque  lo
realmente llamativo de esta situación es que se presenta de nuevo -o el mismo- el mal etiquetaje por
parte de, pienso en los estudiosos del tema en tanto que los demás nos “nutrimos” de ello, algunos
de los defensores de la discontinuidad natural que a la vez no dejan de ser beligerantes ante las
restricciones administrativas en los procesos de experimentación (con seres vivos en este caso) -
¿cómo se puede abanderar el especismo y demandar la experimentación en especies inferiores  para
obtener mejoras en la superior?- https://www.youtube.com/watch?v=jlJDq5ds6ec .
Otro asunto en paralelo con el anterior -ya hay marcas blancas de “cárnicos vegetales”, es que la
industria  “es  mucho”  pero  en  este  caso,  y  con  el  visto  bueno  del  ámbito  sanitario,  el  fin  del
consumidor por las consecuencias de su consumo en otros, puede ser superior al del capitalista- es
que sin ningún rubor la “especie superior” se comporta como los carnívoros y herbívoros primarios
pero  de  modo,  y  pongo  el  comparativo,  más  irracional.  El  documento  que  hable  solo
https://www.change.org/p/no-al-palacio-del-cerdo-en-china . 
4.https://www.nature.com/scitable/knowledge/library/primate-origins-and-the-plesiadapiforms-
106236783/
5.https://blogs.nasa.gov/artemis/2020/10/28/lunar-living-nasas-artemis-base-camp-concept/
(Oficialmente no se ha modificado el programa dos años después).
6.Sin considerar el tema del cambio científico, lo que no puede ser una sorpresa es entender y
aceptar que el conocimiento fiable del siglo XXI   no puede construirse desde los presupuesto de
cuando esta empresa humana comenzó (motivaciones aparte) con la publicación en 1543 de la obra
de N. Copérnico  De revolutionibus orbium coelestium.  
7.https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-
crepusculo-de-los-idolospdf.pdf (La «razón» en la filosofía, 5, p.p. 26-27)
8.https://www.infoveloz.com/post/caso-sandra-la-orangutana-sensaciones-de-una-jueza-que-lucho-
por-su-libertad_194034
https://www.youtube.com/watch?v=OnveYgpg_6U (recomendable, al menos, hasta el minuto 45). 
9.https://www.boe.es/boe/dias/2021/12/16/pdfs/BOE-A-2021-20727.pdf
10.  En  relación  a  la  consciencia,  y  por  lo  de  la  continuidad  de  la  naturaleza,  cree  Damasio
(Damasio, 2021:76) que los mecanismos fundamentales de la consciencia no son diferentes en los
animales no humanos frente a los humanos.
11.  “La  teoría  M  es  la  teoría  unificada  que  Einstein  esperaba  hallar.
El hecho de que nosotros, los humanos -que somos, a nuestra vez, meros conjuntos de partículas
fundamentales de la naturaleza-, hayamos sido capaces de aproximarnos tanto a una comprensión
de las leyes que nos rigen a nosotros y al universo es un gran triunfo. 
                                                                             …

https://www.boe.es/boe/dias/2021/12/16/pdfs/BOE-A-2021-20727.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=OnveYgpg_6U
https://www.infoveloz.com/post/caso-sandra-la-orangutana-sensaciones-de-una-jueza-que-lucho-por-su-libertad_194034
https://www.infoveloz.com/post/caso-sandra-la-orangutana-sensaciones-de-una-jueza-que-lucho-por-su-libertad_194034
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf
https://ministeriodeeducacion.gob.do/docs/biblioteca-virtual/VupP-nietzsche-friedrich-el-crepusculo-de-los-idolospdf.pdf
https://blogs.nasa.gov/artemis/2020/10/28/lunar-living-nasas-artemis-base-camp-concept/
https://www.nature.com/scitable/knowledge/library/primate-origins-and-the-plesiadapiforms-106236783/
https://www.nature.com/scitable/knowledge/library/primate-origins-and-the-plesiadapiforms-106236783/
https://www.change.org/p/no-al-palacio-del-cerdo-en-china
https://www.youtube.com/watch?v=jlJDq5ds6ec


Si la teoría es confirmada por la observación, será la culminación de una búsqueda que se remonta a
más de tres mil años.
Habremos hallado el Gran Diseño.”.  
http://www.librosmaravillosos.com/elgrandiseno/pdf/El gran diseno - S Hawking y L Mlodinow.pdf
p. 133 (la composición y el resaltado son míos).
12. Hablaba arriba del proyecto existencial, que puede seguirse en la obra referida del autor, a partir
de la última página de referencia con en tratamiento de la “angustia” o, más específicamente, una 
vez que dicha obra ya ha recibido ciertas críticas, en esta segunda El existencialismo es u 
humanismo y para esta cuestión sobre todo las páginas 31-36.  

* Nótese que en  las REFERENCIAS de “El entorno “y” nosotros” ( https://t38949.com/el-
entorno-y-nosotros ) en la que hace mención al artículo de Carrete et al. (2029) se ha intercalado la 
de Crimston et al. (2018).
La que indica el trabajo de Octavio Pérez (2022) “Por qué la ley que protegerá los gatos callejeros 
también ayudará a proteger la biodiversidad” es  Por qué la ley que protegerá los gatos callejeros 
también ayudará a proteger la biodiversidad (theconversation.com) y no la que allí aparece que se 
corresponde con el borrador principal de:
Gunther, I., Hawlena, H., Azriel, L., et al. (2022). “Reduction of free-roaming cat population 
requires high-intensity neutering in spatial contiguity to mitigate compensatory effects”. 

REFERENCIAS

Damasio, A. (2021). Sentir y saber. El camino de la consciencia. Barcelona: Ediciones Destino. (e-
book) https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26_115.
“El entorno “y” nosotros” (https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros ).
Hume, D (1988). Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Editorial Tecnos S.A.
Rowlands, M. (2012). “¿Pueden los animales ser morales?”. Dilemata, año 4, n.º 9, 1-32. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372.
Sartre, J.P. (1943) El ser y la nada. Un tratado de ontología fenomenológica. 
https://elartedepreguntar.files.wordpress.com/2009/06/sartre-jean-paul-el-ser-y-la-nada.pdf.
Sartre, J.P. (1945). El existencialismo es un humanismo.
https://ujr.mx/documentos/Jean-Paul Sartre_El_existencialismo_es_un_humanismo.pdf.
Vernal. j. (2011) “Continuidades animales. Argumentos contra la dicotomía humano/animal no 
humano”. INTERthesis, vol. 8, n.º 1:60-86. doi:10.5007/1807-1384.2011v8n2p60.

doi:10.5007/1807-1384.2011v8n2p60
https://ujr.mx/documentos/Jean-Paul%20Sartre_El_existencialismo_es_un_humanismo.pdf
https://elartedepreguntar.files.wordpress.com/2009/06/sartre-jean-paul-el-ser-y-la-nada.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372
https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros
https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26_115
https://theconversation.com/por-que-la-ley-que-protegera-los-gatos-callejeros-tambien-ayudara-a-proteger-la-biodiversidad-183467
https://theconversation.com/por-que-la-ley-que-protegera-los-gatos-callejeros-tambien-ayudara-a-proteger-la-biodiversidad-183467
https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros
https://t38949.com/el-entorno-y-nosotros
http://www.librosmaravillosos.com/elgrandiseno/pdf/El%20gran%20diseno%20-%20S%20Hawking%20y%20L%20Mlodinow.pdf

