Y YO ... ¢QUE DIGO?. Nosotros “y” el entorno

El entorno

Entiendo que el planeta Tierra es la condicion esencial para la vida como la conocemos desde los
niveles biologico y psicobiol6ogico, siendo él mismo vida ya que proporciona los elementos
indispensables para ello (se puede pensar en el tratamiento que efectud Aristoteles de las relaciones
entre todo y parte al decir que el todo no coincide con la suma de las partes ( Metafisica 1036a10-
20)), sin que esto suponga caer en el organicismo clasico, y, ademas, resulta facil suponer que sin
las especies existentes a lo largo del proceso evolutivo este planeta seria bien distinto. Por esto, en
términos mas metaféricos, podria decir que el planeta aparece como un apéndice de los seres vivos
en cuanto que esta directamente ligado a ellos, pero con la gran salvedad de que al menos algunos
apéndices, y dependiendo del modo en que ocurra, en muchos casos son prescindibles sin que ello
suponga una gran atrofia para el individuo, algo que no ocurre en el caso de La Tierra: si no
cuidamos su correcto funcionamiento eso que llamamos la vida, desde el nivel méas basico en que
pensemos en ella, desaparece, asi se rompe también con la metafora. Los seres vivos formamos
parte de ella (la Tierra) y es, por lo conocido hasta el momento, una especificidad de este planeta
frente al resto.

Aunque pueda parecer lo contrario, somos tan conscientes de esa nuestra dependencia que tratamos,
y en algunos casos lo conseguimos, de Re-crear de modo permanente estas condiciones
fundamentales del planeta para seguir viviendo, asi que la ya necesidad de recreacion proviene tanto
por haber dilapidado los recursos que la naturaleza del planeta nos ha ofrecido como por asumir que
el universo del que formamos parte tiene su propia dindmica.

Asi, por un lado, ese desenfreno en el consumo de los recursos de nuestro planeta nos muestra que
estos son limitados pero, a su vez, lo “son” los del universo. Ademas, tenemos que “jugar” con ellos
para mantener en lo posible el crecimiento poblacional hasta que sea imprescindible que en esas
condiciones de vida recreadas se introduzcan criterios de natalidad que “eviten la seleccion natural”
en la especie humana (ese proceso en el resto de especies, de momento, no lo considero pero si
asumo la idea clara de que ha sido el responsable de la aparicion de la vida al menos hasta el
surgimiento de la humana, y en esta idea esta implicito ese proceso de las especies).

Para poder estar de forma casi continua recreando las condiciones de vida disponemos del
conocimiento cientifico, lo que manifiesta que el proceso evolutivo que ha sufrido el planeta (del
universo no hablo) hasta llegar a la vida no ha sido tan nefasto, en el sentido, y esto lo considero
prioritario (la conciencia), de que si queremos entre todos, en cuanto que usuarios y por tanto
participes -financiamos- de la ciencia, podemos intentar revertir, o en el peor de los casos controlar,
lo que hasta ahora hemos hecho de manera desastrosa en nuestra relaciéon con el planeta, por
supuesto que incluyendo a los seres vivos de los que formamos parte en ese modo de hacer
negativo.

Esa conciencia que tenemos, aunque sea o haya sido “falsa conciencia”, de la limitacién de recursos
o de la dinamica universal (sea la que sea “si es algo™) se presenta también en las aplicaciones del
conocimiento de la ciencia donde seguimos intentado recrear las condiciones de nuestro planeta, de
nuestra vida, fuera de él, que ojala no sea necesario recurrir a ello porque hemos acabado para
siempre con la Tierra sino porque es una exigencia (asi nos presentamos como animales necesitados
de conocimiento: cognitivos) para la vida en el proceso del Universo.

Para este desarrollo del conocimiento es preferible que ademas de, por ejemplo y en un primer paso,
intentar crear oxigeno, agua y combustible en La Luna, potenciar también los vuelos turisticos
espaciales al estilo de Space X (sin analizar los motivos reales y sin detallar los efectos negativos
de este capitalismo turistico que requiere y abusa de energia y produccion de restos) frente al de los
aviones del dia del juicio final, o el de la centrifugadora para lanzar satélites de comunicaciones,
que evite parte de la basura espacial, frente al desarrollo de las lanzaderas P-35 para el misil
hipersoénico.

Hasta aqui he planteado, teniendo cuidado con el término “esencia”, que el planeta-naturaleza es
nuestra esencia-naturaleza pues necesitamos, alla donde estemos, disponer de esas condiciones



naturales que permiten nuestra vida, por ello el término naturaleza es clave para la visién que
podamos tener del planeta y de nosotros mismos como parte integrante desde la especificidad que
antes referia, de manera que esta especificidad (la vida) en el nivel mas inmediato se inicia en el
sustrato fisico-quimico que por si mismo se complejiza dando lugar a esa emergencia mas elaborada
que es la vida.

Es aqui donde se hace necesario decir algo mas concreto respecto a la naturaleza (pues siendo
“esencia” también es una unidad plural) que permita poner esta nocion en relacion con la de vida.
Para ello, con todo lo antiguo que es, me fijo en la obra de Aristételes (Fisica 192b10-25) donde
plantea que la naturaleza es un principio y causa del movimiento o del reposo de las cosas que son
por naturaleza, tales como animales, plantas, y los cuatro elementos clasicos (tierra, agua, aire y
fuego), distinguiendo a estas cosas naturales de las artificiales que no tienen este principio del
movimiento.

Ir hasta Aristoteles es solo para mostrar que algunos clasicos ya concebian a la naturaleza como un
todo, sin tener que entrar en el par Kosmos/Khaos, donde no estan, por ejemplo, el mar y la
atmoésfera por una parte y las plantas y los animales por otra, sino que ese todo/s estan
caracterizados por la disposicion en si mismos del movimiento, de modo que tan naturaleza es una
montafia donde se forma hielo como lo es la gaviota que se nutre en el mar (por lo que se infiere
que la nocion de cambio en Aristoteles atiende a su contexto organicista, no al nuestro, pero esa
distancia es salvable desde la nocién general de movimiento o cambio). Asi, en la actualidad la
ciencia nos indica que los procesos fisico-quimicos de la materia se dan por si mismos y de ellos
emergen niveles de estructuracion mas complejos que permiten distinguir entre materia viva y
materia no viva (nétese que no refiero el término inerte) y asi llego al vinculo entre la nocién de
naturaleza y la de vida para especificar algo mas respecto a esta ultima en relacién con el planeta,
Tierra en este caso.

La idea aristotélica de naturaleza, solo en el sentido especifico sefialado (pues, entre otras
cuestiones, ademds de organicista también lo era fijista con todo lo que ello implica), permite
referirse a la nocién de vida, comtinmente aceptada, en su nivel mas primario como la capacidad
(esta se muestra en el hecho de la adaptacion de un sistema al entorno) que tiene un sistema para
regular (principio del movimiento o cambio) sus recursos internos ajustandolos a los cambios del
medio, y es esta (vida) quien comienza a especificar a los seres naturales (animales y plantas) cuya
existencia depende del resto de la naturaleza que forma al planeta, pues su materia o bioelementos
(carbono, hidrégeno, oxigeno, nitrégeno, fosforo y azufre) da lugar a las biomoléculas que
constituyen las células como unidades primarias de los seres vivos, y en estas se presentan
diferencias respecto a sus componentes surgiendo asi la distincion entre animales y plantas.! De
todo esto resulta, de un modo muy simplificado y simplista, la naturaleza (planeta) como elementos
quimicos, biomoléculas, plantas y animales.

El entorno se complejiza y, ademas, se hace nuestro

Con esta idea no albergo ninguna duda de que somos animales que formamos parte del planeta al
compartir los elementos naturales que permiten la vida y, por ello y de modo mas especifico, con
los animales por la mayor afinidad celular.

Dije que sin cuidar el correcto funcionamiento del planeta (por eso no era apéndice) la vida
desaparece, también que tenemos conciencia o “falsa conciencia” de la limitacion de recursos y de
la dinamica del universo pero ¢en qué consiste el uso correcto del planeta?.

La referencia es que sin los bioelementos la vida es imposible pero como la nocion de correcto no
es la misma, por ejemplo, respecto al uso que haga del agua un agricultor o un deportista acuatico
(salto, natacion, gimnasia acuatica, waterpolo ...), para intentar aproximarnos algo a esa posible
correccion (sin demasiadas pretensiones) hay que partir de entenderse como agricultor o como
deportista acuatico. Aqui la pista es clara: somos animales.

Para entendernos como animales (agricultor o deportista), desde su aspecto mas primario y
genérico, y por lo de la vida como capacidad para adecuar los recursos internos a los cambios del
entorno, recurro a la inteligencia entendida como como la facultad (vale lo dicho arriba para



capacidad también aplicable a facultad) para resolver problemas (como adecuar los recursos
internos al cambio externo) siendo el principal garantizar la vida, y desde aqui comparto la vision
que a este respecto ofrece Anténio Damasio ( Damasio, 2021: 31-32) al plantear la distincion entre
inteligencia explicita y no explicita para afirmar que ambos “tipos de inteligencia surgieron para
realizar la misma tarea: resolver los problemas que plantea la lucha por la vida”.?

Lo que caracteriza a cada una de estas es que la explicita necesita de una mente® que debe colaborar
con la consciencia y los sentimientos como (de nuevo capacidades, valga lo dicho para ello)
capacidades con ella relacionadas (Damasio, 2021:30) frente a las no explicitas, que adolecen de
esta “mente” (consciencia y sentimiento), como computos bioeléctricos articulados a nivel
molecular (Damasio, 2021: 31).

Con esta caracterizaciéon Damasio centra el estudio de la inteligencia y la consciencia a partir de las
inteligencias no explicitas de los organismos unicelulares, y por excelencia de las bacterias, dejando
de lado el tratamiento de la inteligencia no explicita en los virus al decir de ellos “Los virus son
cosas sin vida que actiian de manera inteligente en lo que respecta al fomento de la expansion de esa
carga potencialmente productora de vida que poseen: los acidos nucleicos.” (Damasio, 2021: 32);
asi enmarca el fenomeno de la vida desde los organismos unicelulares hasta los humanos mediante
relaciones de interdependencia y colaboracion necesarias incluso entre los extremos (Damasio,
2021: 122-123) (aqui estarian excluidos los virus aunque algunos bacteri6fagos contribuyan al
sostenimiento de la vida), e incluyendo al mundo vegetal (Damasio, 2021: 124-125), donde esa
actividad vital, fruto de la inteligencia no explicita, se manifiesta en el movimiento (antes hablaba
yo de Aristoteles) que facilita su perpetuacion (Damasio, 2021: 47-48).

Continua el rastreo del surgimiento y evolucion de la consciencia en los organismos pluricelulares
entendiendo que es ella quien posibilita las experiencias mentales, especialmente las negativas de
dolor y muerte, que son las responsables del desarrollo de los mecanismos necesarios para sostener
la vida.

Esta accion de superacién de lo negativo le facilita, y entiendo que a cualquiera, aceptar que esa
consciencia es algo comtn a los animales, por tanto organismos pluricelulares, sean vertebrados o
no, mamiferos o insectos y esto es de relevancia para hablar de la relacién entre animales humanos
y no humanos desde esas experiencias mentales (Damasio, 2021: 35-36), poniendo el limite en los
organismos unicelulares (de capital importancia las bacterias en tanto que imprescindibles para la
vida pluricelular, sin dejar de considerar a hongos y algas) y también en las plantas al carecer en
ambos casos de sistema nervioso, pues el surgimiento evolutivo de estos sistemas nerviosos
expandieron los logros de las inteligencias no explicitas (Damasio, 2021: 23); si bien es comun a
todo organismo, o ser vivo, la capacidad de sentir, no consistiendo el sentir en un percibir sino que
es el primer conocimiento a partir del cual el organismo reacciona para perpetuar la vida mediante
homeostasis si nos referimos a los unicelulares (Damasio, 2021: 15); lo que manifiesta que es un
conocimiento no consciente, aunque en relacion a los animales también estos mecanismos pueden
estar presentes en algunas fases del proceso constructivo de los estados mentales desde sentimientos
primarios (Damasio, 2021: 55).

Esa superacion mental de las experiencias negativas significa que las repuestas de los animales para
sostener la vida son creativas frente a las del resto de organismos que son homeostatico-mecanicas,
por ello para ver qué ocurre con estas respuestas presenta a la cultura como criterio diferenciador
entre animales humanos y no humanos (Damasio, 2021: 46-48), de tal suerte que la creatividad de
la consciencia demuestra que, como antes decia (Damasio, 2021: 77), esos sentimientos negativos
han permitido a algunos no humanos evitar ciertos de esos estados o, en el peor de los casos,
paliarlos pero no modificar las situaciones responsables de ellos, algo que si ocurre con los
humanos (dije antes que creamos y recreamos condiciones de vida). En esta linea tiene que mostrar
cual es entonces la diferencia, grande si la hay, y presenta como animales creativo-culturales, a los
insectos “sociales” que no siendo exclusivo de ellos permite a Damasio justificar la consciencia en
insectos, aunque encuentra que ese modo de crear de estos animales esta limitado en su evolucion.
También se fija respecto a los mamiferos en los rituales funerarios de los elefantes que parecen
mostrar conciencia del propio sufrimiento ante la muerte de otros elefantes (algo importante para lo



que luego trataré) lo que determina la creacion de pautas de conducta para el sostenimiento de la
vida, que segtn lo dicho en lo de modificar los desencadenantes del sufrimiento, también estas
respuestas de los elefantes encuentran un tope, y es por ello que concluye que las diferencias entre
humanos y no humanos no se deben a distintas naturalezas de la consciencia, por lo que la idea de
evolucion sigue presente, sino a una cuestion de grado de complejidad (calibre) de cada especie.

De todo el estudio que presenta el profesor Damasio en este libro, y como él dice, aunque sea solo
para transmitir lo que esta en toda su obra y no se ha entendido, razén esta por la que lo he tomado
como referencia, me quedo con dos cuestiones, que aunque sean amplias las citas no voy a
apropiarme de sus palabras:

Primera “La exagerada distincién entre las capacidades humanas y las no humanas para afrontar las
adversidades, generada por un enfoque excepcionalista de las facultades humanas, es
profundamente errénea. Es grandilocuente cuando se trata de los humanos, subestima de manera
injustificada a los no humanos y no reconoce las relaciones de interdependencia y cooperacion que
existen entre los seres vivos, del nivel microscopico al humano. Por ultimo, tampoco es capaz de
reconocer la presencia de esas poderosas motivaciones, disefios y mecanismos que vienen
manifestandose en la naturaleza desde que comenz6 la vida - e incluso en la fisica y la quimica que
la precedieron - y que, con toda probabilidad, son al menos en parte responsables de los primeros
esbozos de ese desarrollo cultural que generalmente se atribuye a los humanos.” (Damasio, 2021:
123).

Segunda “Aceptar prioridades y reconocer la interdependencia puede ser ttil mientras lidiamos con
los estragos que los humanos hemos infligido a la Tierra y a su vida, ... Después de todo, hay una
cierta esperanza, y quiza también debiera haber algo de optimismo.” (Damasio, 2021: 125-126)*.
Desde esta primera cuestion y en relacion a la diferencia presentada por Damasio entre la
consciencia humana y la no humana en el calibre de cada especie, en lo indicado en cuanto al limite
de los no humanos para superar situaciones de dolor o sufrimiento por no poder modificar las
causas que los generan se puede replantear si en ningtin caso esto es posible o, si por el contrario,
cabe entrever situaciones de especies especificas que, sin negar la diferencia planteada por el calibre
de cada una sino mas bien lo contrario: reafirmar dicha diferencia en el grado y en consecuencia el
nimero en que se modifican esos elementos responsables, permite que alguna de esas no humanas
sea capaz de realizar pequefias de estas modificaciones (en principio, pensar en el uso de
herramientas y metaherramientas).

El criterio de la adaptacion eficiente

A este proposito, entre otros, se prestan los estudios realizados a los cuervos de Nueva Caledonia y
a grupos de chimpancés y de bonobos, tomando aqui cuerpo la idea de Damasio de que la
superacion de lo negativo es comun a todo animal, siendo el caso de aves y mamiferos
(considerando aparte, de momento, al ornitorrinco y al equidna), pese a tener estructuras cerebrales
diferenciadas.

En relacion a los cuervos, y ya que existen cada vez mas estudios sobre ellos, considero en primer
lugar el experimento realizado por el grupo de la Universidad de Auckland, formado por A.H.
Taylor, R. Miller y R.D. Gray (Taylor, Miller y Gray, 2012), cuyos resultados les permiten sostener
que estas aves realizan inferencias o razonamientos sobre causas ocultas, y si bien se refieren a la
conexion de elementos concretos en fenémenos particulares el hecho de que las causas no sean
manifiestas podria significar cierto grado, por minimo que este sea, de “abstraccién” y asi cierta
disposicion, también minima si lo fuera, al “pensamiento abstracto” que, con independencia de la
problematicidad de la causalidad,> se muestra, esa vinculaciéon causal, como factor indispensable
para hablar de consciencia y, ademas, se manifiesta en la formacién de pautas de conducta que
resultan en la “creacién”, y a lo mejor innovacion, de elementos ( meta-herramientas y
herramientas ) basicos para intentar superar situaciones de dolor y sufrimiento.

Pese a esto, el que la interpretacion causal sea “necesaria” para hablar de consciencia (y el
conocimiento que se persigue) no significa que sea suficiente, y asi en un estudio previo, también de
un grupo de la Universidad de Auckland y a la vez que encabezado por A. H. Taylor, ( Taylor et al.



2010) tratando de buscar, en los cuervos de Nueva Caledonia, comportamientos espontaneos en la
resolucion de problemas que requieren de la imaginacion para crear la representaciéon mental del
proceso a ejecutar, y siendo asi conscientes de las consecuencias de la accion, concluyeron que, a
falta de contrastaciones mas concluyentes, los comportamientos observados en las aves durante la
ejecucion experimental podian explicarse por mecanismos de condicionamiento operante,
incluyendo la percepcion motora, y no a través del conocimiento causal. Con esta alternativa
explicativa la innovacion como factor clave en la resolucion de problemas queda por encontrarse.
La forma de decidir si el razonamiento causal o el condicionamiento operante son el elemento
basico presente en estas aves para la resolucion de problemas podria buscarse en la intervencion
causal sobre el entorno para modificarlo, de modo que partiendo del hecho de que el animal
humano puede “observar” relaciones causales en el entorno y luego recrearlas modificando los
agentes (en un dia soleado si quiero saber la hora y esta alternativa explicativa no tengo reloj - que
no sé como funciona - utilizo un palo), este posible estudio se centra en la consideracion del uso de
herramientas y metaherramientas en esas posibles intervenciones innovadoras, y aqui otra vez un
grupo con H. A. Taylor a la cabeza (Taylor et al. 2014) se pone a ello intentando buscar las
habilidades para la creacion de acciones innovadoras entre nifios de 24 meses y grupos de cuervos
de Nueva Caledonia habiles en la construccion y el manejo de tales instrumentos.

La conclusion mas general de este estudio es que los cuervos no son capaces de generar
intervenciones causales en el contexto desde la “observacién” de relaciones entre causa y efecto,
negandose asi su potencial para ser creativos, pero sobre todo innovadores en las acciones causales
que llevarian a la modificacion de las condiciones del entorno. Por esto, y aun siendo capaces de
inferir causas ocultas, el uso de herramientas y metaherramientas no es suficiente para producir la
evolucion de la capacidad de innovacion causal, algo que si se manifiesta en los nifios de 24 meses,
por lo que se piensa que son mecanismos cognitivos diferentes los que permiten la comprensién
causal en humanos y en cuervos, pero como casi siempre (y esto es esencial para la supervivencia
de la ciencia) se necesitan mas pruebas confirmatorias y si es asi dilucidar cuéles son esos distintos
mecanismos cognitivos.

En esta linea un reciente estudio publicado en julio (Sol et al. 2022), tomando como muestra para la
investigacion 111 especies de aves, presenta una correlacion entre el nimero de neuronas en el
telencéfalo paleal con una propensién a la innovacién. Esta caracterizacion de la innovacién lleva
implicito que el tamafio cerebral (absoluto y relativo) esta presente en el potencial cognitivo de cada
especie, tamafio que se asocia a reajustes neuronales durante el desarrollo cerebral posterior al
surgimiento del individuo, reajustes que suponen covarianza positiva en el nimero de neuronas si
ese periodo de desarrollo es mas prolongado.

Desde esta consideracién inicial en las aves, que podria ser extrapolable a los mamiferos no
humanos, para dar cuenta de los posibles mecanismos diferentes de cognicion entre especies,
aunque parezca que la incognita respecto a la capacidad para la innovacion puede ser explicada para
las distintas especies, lo sea o no vuelvo al punto de partida en que planteaba la posibilidad de que
pudiera darse algin caso en que animales no humanos modificasen las condiciones causales para
evitar el dolor y sufrimiento, y no parece claro que se pueda afirmar con muy pocas dudas que si es
posible, por lo que sigue haciendo valida la interpretacion de Damasio a este respecto, pero “no
importa”: no se debe querer hacer a un individuo-especie lo que no es, convertir a un no humano en
humano (ni a la inversa), por lo que usando sus palabras la consciencia creativa o no es una cuestion
de calibre de cada especie, lo que no deja de ser importante para la evolucion y valorar la capacidad
de animales no humanos para sobrevivir con un grado de creatividad inferior al de los animales
humanos.

Lo que si se muestra en estos estudios es la presencia de un grado de “abstraccion” que permite
presentar a los corvidos, los simios y los loros como superiores en este aspecto a otras especies no
humanas, asi como en la facilidad para la integracion “flexible” de los conocimientos adquiridos
(por el mecanismo que haya sido) en la produccion y manejo de las herramientas y meta-
herramientas. Aunque esto pudiera explicarse desde un mero tipo de asociacion respondiente u



operatoria, la modificaciéon (que no creaciéon innovadora) de algunos de estos utensilios parece
requerir del enriquecimiento tanto de la memoria como de la imaginacion.

Como los estudios contemplados parecen mostrar que la evolucion ha ido generando estados
mentales conscientes con un alto grado de esto ultimo en especies proximas a la humana, si se
quiere hablar de antropomorfizacion de especies no humanas habra que ver a qué aspectos atiende
esta consideracion y que en lugar de valorarlo como algo erroneo, sinsentido y negativo, podria
estimarse como lo que nos ha permitido ser lo que somos (la interdependencia de la que habla
Damasio entre otros muchos) a la vez que servir de ayuda para un mejor conocimiento de lo
humano y a la inversa: el conocimiento de nuestra estructuracion mental puede mejorar la vida de
algunos no humanos, aunque sea de modo puntual para individuos de ciertas especies (no estoy
pensando en hacer animales no humanos empleados, de los empleados humanos ya se ha ocupado el
capitalismo y veremos qué ocurre con el desarrollo digital de este). Asi, frente al concepto
“negativo” de antropomorfizacion hago mia la interpretacion que sobre el uso que se ha hecho de
este concepto propone F. de Waal y que expresa mediante el término de antroponegacion (de Wall,
2019b: min. 26-32)% que entiende como la negacion en la literatura (cientifica) de relaciones
(aspectos comunes) entre animales no humanos y humanos marcando asi la diferencia especista, lo
que es contrario a la idea de evolucion; siendo esa antroponegacién la actitud dominante en las
criticas dirigidas hacia un supuesto antropomorfismo.

Uno de “mis intereses”, en esta presentacion de lo que cada vez se conoce mas desde la Etologia en
sentido amplio del término, es ver las diferencias de grado entre especies planteadas por Anténio
Damasio, y ya se encuentra que por una cuestion motora y funcional de anatomia (por lo de la
intervencion causal) un simio “parece” capaz de mayor desarrollo hacia la innovacion cognitiva que
un corvido, ya que los conocimientos necesarios para la creacion estan mas restringidos en el
segundo que en el primero si se asume que estos dependen de un proceso operante, pero si se
entiende que el “deseo” de un cuervo por conseguir una recompensa, inalcanzable en un primer
momento, le genera un estado mental negativo, es sabido que este animal ha sido capaz de
modificar el “instrumento causal”, de esa situacion en la que se encuentra, transformandolo en otro
mas adecuado para el logro que pretende (un gancho que resulta corto sustituirlo por otro mayor
construido en ese “propo6sito”), eso si: su evolucion anatomica le dificulta que pueda adquirir un
premio si tiene que manejar a la vez dos ganchos uno por cada lado del objeto en cuestion, pero si
esto fuera asi esa situacion nunca se produciria en tanto que él nunca ha operado con aquello que no
puede manejar, y pese a que si podria haber visto como un objeto es alcanzado con el uso
simultaneo de dos herramientas, si es correcto que el uso de herramientas es insuficiente para el
conocimiento causal, no podria captar la conexion causal “existente”. De este modo, sin negar la
importancia que tenga la anatomia (la configuracion cerebral -anatomia- parece clave), y
dependiendo de para qué tareas, no parece facil pronunciarse sobre superioridades absolutas en las
tres especies consideradas. Por esto, querer indagar sobre esas diferencias de grado de desarrollo
entre especies reconduce al tratamiento de la consciencia.

La consciencia como condicion de la eficiencia adaptativa

La complejidad de la consciencia se determina en virtud de la presencia o no de autoconciencia, por
lo que las investigaciones sobre las funciones cognitivas que nos hacen humamos no han podido
abstraerse de la consideracién evolutiva, lo que ha sido positivo para el conocimiento de nosotros
mismos y de otras especies. Tal es el caso que los estudios comparativos en un principio se han
centrado en mamiferos como exigencia para el objeto de estudio marcado, y no como un sesgo
injustificado o una antropomorfizacion sin mas. En ese grupo buscando la autoconciencia han
entrado simios y delfines como especies capaces de desarrollar autoconsciencia, y solo a partir de
2006 los elefantes, no porque no se hubiese intentado seguir en la linea comparativa de estructuras
cerebrales complejas sino porque los disefios experimentales, incluyendo la determinacion de
condiciones reales, han sido erréneos, y lo que no es menos importante: la interpretacion de los
resultados de estos experimentos.



Este tipo de estudio ha consistido sobre todo en la realizacion del test de los espejos para el
autorreconocimiento, y el problema anterior a 2006 se debié a no tener en cuenta que los espejos
debian ser de tamafio proporcional a los elefantes que se intentaba estudiar.

El analisis de lo hecho hasta ese momento y la correccion del disefio experimental permiti6 a los
autores de la investigacion (Plotnik, de Waal y Reiss, 2006)
(https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103) plantear la idoneidad de encontrar fuertes paralelismos
entre simios, delfines y elefantes tanto en la progresion de las etapas de comportamiento como en
las respuestas reales a un espejo, pues ello proporcionaria evidencia convincente de la evolucion
cognitiva convergente, y esto no invalida, de principio, la idea de H. A. Taylor (Taylor, 2014) de que
podria haber distintos mecanismos cognitivos pues la convergencia se mostraria en los resultados,
ademas de que en este caso el estudio esta referido a mamiferos.

Dejé en suspenso la situacion de algunos corvidos en relacion con simios ( y loros) para recordar la
necesidad de la rigurosidad en la labor cientifica, pues parece de Perogrullo indicar el tema de las
dimensiones de los espejos, pero segtn los autores del trabajo de 2006 ha ocurrido, pese a ello mas
importante aun, si cabe, es la interpretaciéon de los resultados porque se puede, se debe, ser riguroso
en la realizacion experimental pero el experimento no concluye hasta que no se interpretan los
resultados, y para esto da “igual” (con grados si se quiere) que se refiera a, por ejemplo, mecanica
cuantica o al comportamiento de elefantes, pues solo el hecho de poner a disposicién de los
paquidermos un espejo ya se esta trabajando en la manipulacién experimental de estos, por lo que
aunque solo (que no solo) sea por esto el experimentador nunca esta redimido de la interpretacion.
Asi, en el caso de los elefantes (de las interpretaciones de la cuantica no digo nada) hay que admitir,
como se presenta en el estudio, y sin que sea un elemento ad-hoc pues podria explicitarse como una
consecuencia mas de la hipdtesis inicial, que el que los elefantes no volviesen a prestar atencién a
su imagen en el espejo no es algo contrario a la idea de su autoconciencia sino que una vez hecho,
la repeticion generaria tedio y aburrimiento en los animales, aspecto este que tiende a ampliar los
apoyos en cuanto a la relacion evolutiva intima entre los animales humanos y otros no humanos (la
repeticion nos aburre, la adiccion nos mata).

En los estudios sobre corvidos, corvidos y humanos, vistos hasta aqui, entre otras cuestiones, hemos
encontrado la demanda de mas investigaciones respecto a lo mismo. En lo que alude a los elefantes
errores “inexplicables” en la investigacion, la aparente contradiccién entre que la Etologia comience
a ser tal en la ultima parte del siglo XX y la vision del animal humano que ain se presenta en
muchos textos mientras, por todo ello y hasta que una hipétesis no sea refutada parece valido hacer
propia la proposicion 7 y ultima del Tractatus-Logico-Philosophicus de L. Wittgenstein: “De lo que
no se puede hablar hay que callar”.”

Esto lo planteo en relacion con las palabras ya expresadas por Damasio de que las diferencias
exageradas sobre las cualidades para superar las adversidades entre humanos y no humanos es algo
extremadamente erréneo, y aqui ha ocurrido que esas cuestiones no han sido suficientemente
estudiadas a la par que se han mantenido , con mayor o menor grado de conciencia, prejuicios
clasicos positivos para el animal humano y negativos para el resto; por ello de lo no estudiado o se
habla para reconocer tal situacion o hay que callar.

Retomo asi lo aprendido sobre los cuervos en general y los de Nueva Caledonia en particular para
seguir indagando en la capacidad cognitiva, y por relacién con la consciencia, pues parece raro que
un ser que muestra la capacidad de aprendizaje que se observa en los individuos de esta especie (de
Nueva Caledonia por su nombre ordinario) no desarrolle, aunque sea en un grado minimo - y aun
siendo esto de minimo sin mas un subjetivismo cualitativo -, ese algo de autoconsciencia que le
“pondria” mas en paralelo con el humano, pese a no ser mamifero y tener una estructura cerebral en
“apariencia” significativamente distinta a la de los mamiferos, no obstante, y aunque desde los
primeros estudios (practicamente entrando ya en el siglo XXI) se captaban signos en algunos de sus
comportamientos, sobre todo en los “sociales”, que para interpretarlos parecia que habia que
asumir su autoconsciencia, hasta hace muy poco tiempo no se ha aceptado (mostrado), de forma
mas “generalizada”, este hecho que, incluso asi (ahora lo vemos) sigue en discusion desde la



https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103

interpretacién de los resultados experimentales pese a ser “respaldados” en la opcion favorable por
alguna/s teoria/s neurofisiologica/s.

Esa busqueda de autoconsciencia en animales no humanos, aunque en este caso la referencia va a
ser cuervos, supone asumir una “teoria de la mente” (Premack, D. y Woodruff, G.,1978) entendida,
en sentido lato, como la habilidad para comprender y predecir el comportamiento del otro con todo
lo que esto implica: conocimiento, intenciones, emociones, creencias, ... de manera que este estudio
requiere analizar situaciones de interaccién social, pero, en su expresion extrema, admitiendo a la
vez que esto es imposible si quien interpreta el comportamiento del otro lo hace desde el
conocimiento (conciencia) de si mismo y sin tener en cuenta que su propio comportamiento puede
influir en el de los otros con quienes interactua.

Condiciones de experimentacién idoneas para este estudio, por aquello de superar situaciones
negativas, se dan en las tareas de busqueda de alimentos y de ahi el protagonismo de los cuervos
por su gran dimension social y su habito de almacenar el alimento no consumido es el escenario,
propicio para ver cuales son las reacciones entre individuos respecto a la gestion por cada uno de
ellos en la busqueda y control de los recursos alimentarios.

Uno de esos primeros analisis fue el de Bugnyar (Bugnyar, T., 2007), que de forma muy resumida y
simplista por mi parte centro en casi las conclusiones que plantean como estos animales recurren a
la mentira, o bien para defender o bien para piratear los alimentos. Mentir exige®: ;qué pienso?,
iqué piensa el otro?, ;como hago para cambiar su pensamiento? (sobre todo en estas dos ultimas se
incluye lo de los efectos de la interaccion), habiéndose determinado también que el primer afio de
vida del animal es capital para el aprendizaje y el desarrollo de las técnicas que exige la mentira. En
esta matizacion es clave entender cuales son los mecanismos de esos aprendizajes.

Como el aspecto de los estados mentales de autoconciencia en animales no humanos es el que mas
cuesta aceptar, por el antroponegacionismo, la observacion, directa pero cuidadosa, de las pautas
que muestran los cuervos en relacion a la comida en publico (ante otros cuervos), como enterrar el
alimento u objetos no alimenticios, no es algo cuestionado por las comunidades de investigadores,
donde si surge la controversia (y eso de la discusién y la contrastacion es necesariamente positivo)
es en la interpretacion de esos comportamientos, algo que se ha mantenido hasta casi el momento
actual, no solo en lo que afecta a las aves sino también a los mamiferos con estructuras cerebrales
“mas afines” a las de los mamiferos humanos. Esta confrontacién se da en cuanto a aceptar o no la
existencia de una teoria de la mente atribuida tanto a los sujetos que intentan mentir como a los que
intentan actuar frente a la mentira. De ambas posiciones me parece las mas consistente (recordando
a Wittgenstein), ya que se centra en el experimento como elemento “rector” - y de aqui la exquisitez
que requiere - de la tarea cientifica, la que plantea que la conducta de los cuervos puede
interpretarse planteando que los “ladrones” se fijan en la conducta de sus congéneres que manipulan
- esconden - los alimentos y la imitan llegando asi al “final del laberinto” - encuentran la comida -,
no porque hayan ideado el estado mental de quien la escondi6, aunque aqui habria que experimentar
si los cuervos son muy propensos a la imitacion, y si es investigado resultando esa tendencia a la
imitacion indagar porqué imitan la conducta que conduce al “saqueo” y no la de la busqueda de
alimento.

En esta linea se pronuncian aquellos estudiosos® que, sin negar la existencia de teorias de la mente,
entienden que es heuristicamente mas fructifero centrar las indagaciones en determinar qué
procesos de cognicion pueden estar llevandose a cabo que intentar mostrar la existencia de una
teoria de la mente. Dicho de otra manera, y para no llegar al conductismo: poder mostrar formas de
cognicidn sin requerir las teorias de la mente, aunque sin olvidar que estas se proponen porque no se
han “visto” formas alternativas de explicar conductas, de ahi que siga presente la “polémica”, con
miedos a la antropomorfizacion/antroponegacion o sin ellos.

Pese a que en estos estudios se estd hablando fundamentalmente de cérvidos, y ademas de ser
propuestas para ir mas alla de teoria de la mente si/teoria de la mente no, hay que ser cuidadoso en
la generalizacion a especies no humanas respecto a la negacion de teoria de la mente y por tanto, en
buen grado, a la autoconsciencia, pues la negacion de esta en algunos simios llevaria a tener que
interpretar la reaccién de Mama a la presencia de van Hooff como un simple juego de estimulo-



respuesta con recompensa o sin ella, con operante o sin él ( https://www.youtube.com/watch?
v=INa-oOAexno ).1

El mismo de Waal, cuya indicacion sobre las acciones de Mama es significativa, afirma “aunque
para nosotros era obvio que Mama estaba fisicamente a las puertas de la muerte, nunca sabremos si
ella era consciente de su situacion.” (de Waal, 2019a: 37), pero autoconsciencia no implica integrar
todos los factores posibles, en este caso la propia muerte, de ahi, entre otros aspectos, el mayor
grado de autoconsciencia humana.

Puesto que la ciencia funciona desde la controversia sigo mas alld para encontrar que el 25 de
septiembre de 2020 la revista Science publicé un articulo de Suzana Herculano-Houzel (Herculano-
Houzel, 2020) donde, entre otras cuestiones, intenta mostrar que los estudios sobre el cerebro de las
aves, y en particular de los cuervos, realizados por A. Nieder, L. Wagener y P. Rinnert (Nieder,
Wagener y Rinnert, 2020) y por M. Stacho et al. (Stacho et al., 2020), publicados en esta misma
revista, volumen y ntimero, ponen de manifiesto (sobre todo lo presentado por Nieder, Wagener y
Rinnert) que la Neurociencia se ha desarrollado tanto, dando ello lugar a especializaciones y
subespecializaciones, que ha llevado a los cientificos a no estar al dia de los trabajos que se realizan
en su campo aunque sean novedad.!

En concreto se fija en que los principios de dichas investigaciones parten del error, en fase de
superacion a partir del afio 2013, de que hay una diferencia estructural-funcional, aunque luego se
presenta como mas estructural que funcional, entre el cerebro de las aves (estos estudios citados se
centran en los cérvidos) y el de los mamiferos, por ello le llama la atencién que en el afio 2020 se
intente mostrar el error y por ello dice (Herculano-Houzel, 2020: 1567) de estos estudios que son
notables pero no por mostrar paralelismos entre el palio cerebral de los mamiferos y las aves sino
por mantener la idea de que en las aves la cognicion se da sin corteza cerebral.

En detalle: no aceptando este principio, discrepa de las conclusiones de Nieder et al. (Herculano-
Houzel, 2020: 1568) que como explicacion hipotética hablan o bien de un antepasado comun de
aves y mamiferos de modo que en esas circunstancias ya estaba presente la consciencia o, en su
caso, de que cada grupo procede de un antepasado diferente y que respecto a la consciencia han
convergido en el proceso de evolucién; frente a esto ella plantea que las necesidades que impone el
entorno no son, no tienen que ser, las mismas ahora que en los origenes de los distintos grupos
zoologicos, de modo que va siendo la seleccion natural, en sentido amplio del término, quien va
marcando esa evolucion. Ante estas interpretaciones, y a falta de que el “grupo” de Nieder
justifique de manera mads clara, y no por simple “retrodicciéon” la hipétesis del antepasado comtin o
en su caso qué factor propicié la convergencia, la version de Suzana aparece como mas integradora,
si fuera el caso, a la vez que mas completa, y en ese sentido también mas explicativa, del concepto
de evolucion.

Se presenta asi un caso donde asumiendo el paralelismo entre la actividad cognitiva de aves y
mamiferos hay discrepancia a la hora de interpretar la realizacion y alcance de los experimentos
para justificar una teoria, por lo que de nuevo el papel del disefio experimental se muestra clave en
el quehacer cientifico.

Esta réplica a la interpretacion de Nieder et al. la realiza desde el estudio en detalle de la fisiologia
del cerebro donde la idea de base, aunque yo la reduzca, es que la corteza o el palio no son mas que
neuronas cuyo numero es el responsable de la formaciéon de estructuras funcionales de modo que a
mayor nimero de neuronas las combinaciones funcionales posibles aumentan y asi las capacidades
cognitivas, por tanto lo importante no es el tamafio del o6rgano (palio, cerebro, cuerpo ) sino el
nimero de elementos componentes, viendo aqui que la diferencia entre animales no humanos y
humanos se encuentra en ese nimero de neuronas que marca las diferencias cualitativas en el
aspecto cognitivo, sin olvidar que las funciones cognitivas no operan como estados mentales
independientes al estado mental global propio de los organismos cerebrados (estado global este que
ha pormenorizado A. Damasio) sino que conectan con lo que en general tendemos a denominar
dimension  afectivo-emocional, por ello, y entre otras consideraciones, en la btisqueda de
conocimientos-lenguajes de precision se tiende a la intersubjetividad, eso que la ciencia intenta
mediante la experimentacion con la que también hay que ser sumamente criticos.



https://www.youtube.com/watch?v=INa-oOAexno
https://www.youtube.com/watch?v=INa-oOAexno

La visién que expresa Suzana Herculano-Housel es un apoyo a las diferencias de grado de las
funciones mentales planteadas por Damasio que se ha visto que pone estas en el calibre de cada
especie y Herculano-Housel lo concreta en el nimero de neuronas cerebrales, sin olvidar que la
importancia de la cantidad reside en las posibles estructuraciones funcionales.

Segun todo esto hablar de animales superiores (superioridad que sabemos dependiente de los
microorganismos beneficiosos para la salud, y por tanto para la vida, de estos animales en conexion,
ademas, con aquellos otros microorganismos beneficiosos para el medio ambiente - hablé al
principio del planeta y la vida - ) es referirse a los animales que sobreviven desde el conocimiento
del entorno, pero en tanto que conocer exige, ademas de lo que se conoce, el conocimiento de que
se conoce lo que se conoce (no es un galimatias) esto es la consciencia; conocemos porque Somos
conscientes de ello, de esta manera el conocimiento incluye, al menos parte, el conocimiento de
uno mismo, en términos de consciencia: esta involucra a la autoconsciencia y por eso de la
diferencia de grado entre los animales conscientes, por lo que teniendo siempre presente que
muchas de las cuestiones que se plantean siguen en fase de estudio, cabe la pregunta ;esa
diferencia de grado conlleva otra parte de consciencia de la que hasta el momento parece que solo
se presenta de modo inmediato en una especie?. En este instante respondo que si y, ahora, mas que
argumentar, aunque si en la medida de lo posible, mostraré una situacion factible, que es casi actual
y estoy convencido que se encuentra presente en la mayor parte de las personas, de apoyo a esta
afirmacion. Esa parte de la consciencia es la consciencia moral.

Autoconsciencia y moralidad

No considero nada de lo planteado por Marc D. Hauser que pudiera afectar a esto de la consciencia
moral en los animales no humanos, pero si, por lo de la consciencia moral como exclusiva de los
animales humanos, parto de I. Kant, y aunque parezca lo contrario, por oposicion a sus
planteamientos referidos a la relacién moral de los animales humanos con el resto de animales, pese
a mantener la condicion animal del hombre con el deber de la autoconservacién ( Kant, 2008: 280),
pues si bien en una aproximacion general parece estar en la linea de las actuales normas europeas de
bienestar animal, intenta argumentar de modo “categorico” que los hombres (“genérico” no
aplicable a las mujeres por condiciones psico-biologicas y economicas por el contexto socio-
histérico, siendo estas ultimas “bastante” proximas al pensamiento aristotélico a este respecto y
exigencia para la autonomia moral real) solo tienen deber moral con otros hombres (si mismo).
Esta idea pretende sustentarla desde la diferencia entre deber con respecto a otros seres y deber
hacia otros seres (Kant, 2005: 309), y asi encontramos “Incluso la gratitud por los servicios largo
tiempo prestados por un viejo caballo o por un perro (como si fueran miembros de la casa) forma
parte indirectamente del deber del hombre, es decir, del deber con respecto a estos animales, pero si
lo consideramos directamente, es s6lo un deber del hombre hacia si mismo.” (Kant, 2008: 310),
atribuyendo esa relacion respecto a los animales no humanos (hombres) desde la siguiente
afirmacion “Ahora bien, contando con toda nuestra experiencia, no conocemos ningun otro ser
capaz de obligacion (activa o pasiva) mas que el hombre. De ahi que el hombre no pueda tener
ningun deber hacia cualquier otro ser mas que hacia el hombre, ...” (Kant, 2008: 308-9).

Es correcto que la maxima moral kantiana exige que el deber sea del hombre hacia el hombre, pero
no es menos cierto que ese deber (indirecto) para con los animales no humanos mas que como un
deber moral, en la teorizacion kantiana, luce como una cuestién emotiva (algo que él descarta para
la moralidad), hecho este que no debe sorprender pues aunque dice que, seglin el conocimiento
(experiencia) disponible en el momento, los animales no humanos no tienen condiciéon moral
(obligacion activa o pasiva) ademas de conocimiento aqui también hay algo de, con permiso,
“concepcion heredada” respecto al animal humano, pues, como se vera, ya el emotivismo estaba
siendo considerado en la moralidad .

Este es uno de los ejemplos de la indicacion de Damasio, entre otros, respecto al error, fruto de las
visiones fijistas en torno a los seres vivos inauguradas en el mundo griego y “consagradas” desde el
aristotelismo, de entender a los animales humanos como superiores al resto (hago notar aqui como



un elemento mas a tener presente en esta vision “distorsionada” de los animales que la neotenia esta
mas presente en la especie humana que en la mayoria, si no en todas, de los mamiferos).

Como anticipé puedo querer ser “benévolo” con Kant e interpretar que este modo de entender la
relacion de los humanos con los no humanos desde la moralidad obedece al conocimiento
disponible en su momento, pero el hecho es que ya habia cobrado cierta pujanza el emotivismo
moral de Shaftesbury y de Hume, y a pesar de ello Kant ha querido concluir el intelectualismo
clasico (en todo su dominio) de tal modo que esa vision de los animales (humanos y no humanos
cada tipo desde su caracterizacion) no iba a cambiar en alguien que desde los comienzos de su
“principal” obra (Kant, 2003: 26) da por hecha la ciencia (aqui ya no cabria que es por el
conocimiento de su momento histérico), de modo que asi puede analizarla y con esto seguir
estudiando el uso correcto de la razon, tarea cientifica que arranca de la “experiencia” y solo es
aplicable a la experiencia. Llamativo aqui es su conviccion en la fisica-matematica de I. Newton a
la vez que contrapone las nociones de espacio y tiempo frente a las propuestas por este dltimo
(Kant, 2003: 42-43).

Pese a esto, en el campo de la ética el emotivismo podria ser una salida que, al menos de momento,
sin negar algun posible atisbo de moralidad en ciertos animales no humanos - sigo anticipando mi
posicién en este asunto -, podria evitar la inconsistencia que surge de presentar la gratitud como un
deber moral, aunque sea indirecto, por algo recibido a cambio, hacia alguien que no dispone de
condiciéon moral (por lo que en los términos kantianos no esta sometido a obligacion o deber), pues
al ser distinto no puedo aplicar el criterio de la universalidad si el criterio es “me gustaria que
alguien me mostrase gratitud por algo recibido de mi - y esto ley universal - ”. Con el emotivismo,
en una primera aproximacion, y desde, conforme a la propuesta de Kant, mi autonomia moral,
justifico el compromiso que contraigo con los otros animales desde la emocion que me suponen
esas hipotéticas interacciones con ellos, y sin que ellos tengan que ser agentes (morales) de nada. Al
final (en el caso de que fuera posible, no hay ningliin motivo para justificar mis emociones) la
situaciéon quedaria de la forma actiio de tal modo respecto a ese animal, eso si: no me gusta
sentirme emocionalmente mal.

Como para nada pienso ni hablo de actividades (en ese acttio) “cinegéticas” o afines, a esta primera
opcion emotivista le falta algo de mayor calado, de modo que presentaré ese algo, aunque esté
implicito en la descripcion anterior, en relacion critica con alguna otra cosa presente en el
tratamiento kantiano de este tema.

Intentando agotar una via mas que muestre mi error, y ya que no he considerado lo hecho por el
“cientifico” Marc D. Hauser, me voy a fijar en cuestiones del filosofo Marck Rowlands. Para esto
me pongo en el Rowlands de la conferencia'?> “;Pueden los animales ser morales?” (Rowlands,
2012) y en concreto comienzo con las conclusiones (Rowlands, 2012: 30-31) donde propone,
frente a la tradicién intelectualista que exige la reflexién sobre la accién moral para la consideracién
de un ser como moral, que esta exigencia queda “reducida” (eliminada diria él argumentando -
después se vera - que no es ni suficiente ni necesaria, por lo que va mas alla hablando del rechazo a
esta tradicion pues las bases de la moralidad no se encuentran en la razén sino en la
sensibilidad/emocién) fundamentalmente a que la sensibilidad del sujeto moral sea normativa, para
ello las condiciones que debe cumplir todo ser entendido como sujeto moral en esta propuesta de
Rowlands son: a) dispone de sensibilidad apropiada a las caracteristicas del entorno (siento algo si
veo a alguien en una situacion comprometida: una persona que cae en la calle), b) esa sensibilidad
es normativa - me permite “plantear” las acciones moralmente buenas desde esas emociones en ese
contexto - (si le ayudo no me da vergiienza de quien me esta observando, esa hipotética persona
que mira pensara “que buena gente es”) y c) esa sensibilidad normativa se sostiene en un
mecanismo fiable (cada vez que he actuado asi no he sentido vergiienza y si quien me ha visto me
ha dicho algo ha sido para elogiarme). Este mi ejemplo de las condiciones no se corresponde con la
linea “positiva” de los expuestos por Rowlands y lo hago para mostrar el problema que se me
presenta en el momento de enjuiciar desde la perspectiva moral (ética) un acto que “aparece”, para
el sujeto que me observa, como encomiable, pero al estar hablando de sujetos morales humanos que
actian y observan, el observador, aunque no necesariamente, podria reflexionar sobre lo observado



y al preguntar por los motivos de la accion catalogarla como un acto doblemente “malo” pues acttio
con conciencia clara de mis motivaciones: siento vergiienza, no me importa el otro y para satisfacer
las necesidades que me marcan mis emociones recurro a la mentira, por lo que nuevamente no me
importa el otro.

Para intentar clarificar este caso, que no es porque yo quiera ser negativo sino porque es bastante
probable que situaciones de este tipo sean mas frecuentes de lo que se considera en los ambitos
académicos, en un primer momento se puede recurrir a suponer la disposicién de estados
emocionales morales, y es esto lo que hace Mark Rowlands (Rowlands, 2012: 2) referido a los
animales no humanos (estamos en el afio 2011): estados de compasion, simpatia y tolerancia asi
como sus “contrapuestos” (el entrecomillado es mio) celos, malicia y resentimiento, de manera que
en este ejemplo humano hay sujetos morales con capacidad de reflexion sobre sus emociones-
motivos morales donde priman esas disposiciones de estados emocionales “contrapuestos” ya que la
motivacion base es el egoismo de no importarme el sufrimiento ajeno y si la vergiienza ante quien
me observa, y para ello recurro a la mentira. De inmediato esta interpretacion refuerza lo teorizado
por Rowlands de que en el nivel de las emociones basicas, referido aqui a las morales, el control
sobre ellas es muy dificil si no imposible, pero, como no estoy considerando ningtin estado
patologico, esta vision tan simple es a la vez tan determinista que acaba despojando al sujeto moral
humano de eso que le hace moral, lo que es una contradicciéon que hay que salvar desde la
interrelacion entre individuos y de ahi la naturaleza social de la moral, sin poner ningtn
impedimento en principio a que esa sociedad sea de animales no humanos, ni tampoco nada que
decir sobre el hecho de que el gato que vive en casa, de nosotros y suya, venga a buscar caricias
cuando interpreta en nosotros un buen semblante.

Ademas de esto y como mi sujeto se vale de la mentira para satisfacer su egoismo
“sensual”/emocional, en este intento de justificar las emociones morales no humanas en el
Rowlands de 2011, hay que tener presente su referencia, tomada de otros trabajos, a la necesidad de
otras capacidades basicas como son capacidades para la emocion, memoria, comportamiento
finalistico y aqui introducimos las destrezas mostradas por lo cérvidos para mentir (de momento no
importa la interpretacion de los experimentos realizados a condicion de que imaginemos el acto de
mentir), de manera que tanto la accion finalistica como la mentira requieren de la capacidad para la
imaginacion creativa, lo que demanda el razonamiento aunque este sea mas practico que abstracto,
si bien la mentira ocupa el plano de las emociones morales negativas (sin comentarla).

Como en esta propuesta de Rowlands entre las capacidades requeridas no se alude a la de reflexion
aplicada a la accion moral en su conjunto )de ahi la salvedad antes apuntada), la justificacion surge,
como anticipé, de la argumentacion que elabora en términos de necesidad y suficiencia y asi plantea
que las emociones/motivaciones basicas dan lugar a las acciones que podemos entender como
buenas o malas, ya que la reflexién sobre esas motivaciones no determinan las acciones pues estos
analisis a su vez estan condicionados por esas motivaciones basicas: los sujetos morales no
humanos actian desde esas emociones/motivaciones basicas con carga moral, suponiéndoles la
disposicion de estados morales, mientras que los humanos, aunque sea por el hecho de reflexionar
sobre esas emociones/motivaciones, pareceria que son capaces de controlarlas pero nada mas lejos
de la realidad puesto que el que se haga una evaluacion u otra de esas emociones esta a su vez
dependiendo de las emociones que sienta el sujeto moral ideal al analizar desde su teoria
ética/metaética (Rowlands, 2012: 27,28 y 32). Esto es lo que ha ocurrido con el observador de mi
conducta cuando en la calle ayudé a quien habia caido y por eso me felicit6 (el observador), algo
que puede dar lugar a cierto “problemilla” a la propuesta de Rowlands que ahora vemos.

Su argumentacion, que parece plausible, es lo que le lleva a afirmar que ese pensamiento de orden
superior sobre las emociones/motivaciones no es ni suficiente ni necesario para decir de un ser que
es un sujeto moral, solo que esa capacidad meta-cognitiva, en el mejor de los casos, le permite
hablar sobre qué posibles motivaciones llevan a la accién a un sujeto moral (Rowlands, 2012: 25)
(pero siempre que sea aplicado a si mismo pues ya hemos visto que mi observador ha fallado al
hacerme su atribucidn, y ello solo si no es correcta la idea de Rowlands sobre el analisis desde las
motivaciones basicas, y la condicién minima - esto lo pongo yo - para cierta validez seria conocer



el contexto del sujeto que actia desde alguna referencia “fiable”, y lo de fiable siempre es lo que es,
si es algo) pero, este recurso al eleata también es mia, nunca sobre porqué esas motivaciones pues
por esta via nos perdemos en una indagacién ad infinitum que impediria que el sujeto actuase en
funcion del resultado de esta tarea (como la negacion del movimiento en Zen6n de Elea).
Adecuando -reinterpretando- sus palabras rescato de su analisis 16gico-conceptual el enfoque modal
para plantear la clausula de la capacidad meta-cognitiva como una condicion necesaria para el plus
moral que supone la expansion de las razones morales que caracterizan a un individuo humano
(Rowlands, 2012: 31) mientras que la sensibilidad normativa fundada en un mecanismo fiable (que
podria ser el habito, ya Aristételes lo considero al tratar de la adquisicion de virtudes éticas, que no
de las dianoéticas que no son adquiridas (Aristételes, Etica a Nicémacos: 1103a 15-20), pese a que
Rowlands hable de un médulo moral acorde con las disposiciones presupuestas) es suficiente para
afirmar las razones morales bdsicas presentes en todos los animales (humanos o no) con
“capacidad” moral, ello vale para distinguir, desde la continuidad, entre sujetos morales humanos y
no humanos, por eso he dicho de ella que es condicion necesaria para referir a los humanos pero,
como se muestra en todo el planteamiento, esto no hace a tales sujetos superiores, sino distintos, a
los no humanos pues ni unos ni otros dan respuesta a la motivacion segun la que actian, en el mejor
de los casos los humanos piensan en ella pero no los otros sujetos, aunque no son capaces de
explicar el porqué (quiza es que no es explicable ni en términos de razones ni de causas, ya bastante
dificultosa es la nocién de causalidad, o que no hay nada que explicar: en términos humeanos esas
emociones se dan, que no significa todo vale) y asi como Rowlands habla del caracter no consciente
de los mdédulos morales de los no humanos, en el caso de las evaluaciones de los humanos, al estar
afectados por sus emociones, tampoco estos son del todo conscientes de cuéles son esas emociones-
motivaciones, apareciendo otra vez la cuestion de los grados en la relacion animales humanos no
humanos.

Esto, como anticipé, lleva a que el observador de mi conducta en la calle si que puede tomar
consciencia de que a lo mejor la interpretacién que hizo de mi forma de actuar no fue adecuada e
intentar actuar en consecuencia; por este motivo, y aunque en muchas ocasiones nuestro
comportamiento moral es similar al de animales no humanos, donde Rowlands escribe que la
tradicién que consagra la moralidad a la reflexién meta-cognitiva debe ser rechazada (Rowlands,
2012: 30), yo hablaria de reformulada, pretendiendo asi salvar la inclusion de los animales no
humanos en el de sujetos morales por comparacion con los animales humanos, que es la tarea
metaética que hace el autor de este articulo de referencia y para que sea consistente con su
apreciacion de la expansion de las razones morales en los humanos.

Ademas, esto permite validar la condicién c) de un sujeto moral pues esa fiabilidad aumenta su
garantia desde aceptar el error, algo que es dificil concluir en los no humanos pero que, por
comparacion con los humanos, se valida desde admitir que muchas de esas veces actuamos todos
los seres morales de modo no situacionalmente consciente, en otras palabras: el humano que
reflexiona sobre su moral capta errores aunque no modifique su conducta (esto no tiene por qué ser
negativo ya que me puede impulsar a intentar conseguir aquello que el error me impidid, que
aunque no lo logre me ofrece razones para actuar desde ciertas emociones) pero al compartir
muchos de sus comportamientos morales de modo no reflexivo (habito, funcionalidad y cualquier
otra cuestion que conduzca a la adquisicion de ese habito), al menos en un primer momento, con
los sujetos no humanos esto presta credibilidad a las acciones desde “razones” morales de estos
ultimos aunque tales razones sean no conscientes.

En este punto es innecesario explicitar que no tengo ningtn problema en incluir a algunos no
humanos entre los sujetos morales, pero esta categoria propuesta por Rowlands se me hace corta
porque 1°) parte afirmando que desde el punto de vista 16gico o conceptual no hay impedimentos
para considerar a (algunos) los no humanos seres morales (Rowlands, 2012: 2) y eso es correcto,
pero ocurre que desde ese punto de vista, y sobre todo si se habla de 16gicas modales, poco hay que
se resista a un tratamiento tal y asi es que él procede. Esto hace que todo su desarrollo abunde en
términos condicionales y contrafacticos de manera que las conclusiones a las que llega contintian
requiriendo de seguimiento empirico pues, como él mismo ha dicho la motivacion real es una



cuestion empirica que aunque avalada por numerosos estudios de esta naturaleza no los detalla en
este articulo (Rowlands, 2012: 2, 27 y 32), esto se puede entender como algo positivo dado que la
labor de contrastacion se nutre del apoyo dado desde el analisis l6gico-conceptual, pero esto es lo
que hace que su tratamiento no parezca suficiente para responder a la pregunta amplia de su
articulo-conferencia si bien tiene el cuidado, desde el principio, de ir acotando el campo de
aplicacion de este trabajo en el que no tiene cabida su teoria compleja que intenta responder a la
cuestion planteada, pero me quedo con sus palabras finales “Si las pruebas empiricas que
actualmente estan siendo acumuladas por los etologos cognitivos son explicadas mejor en los
términos de estas tres caracteristicas, entonces podriamos concluir legitimamente que Gracia, y
muchos otros mamiferos sociales, son sujetos morales.” (Rowlands, 2012: 32) y paso asi a 2°)
cuando, como no podia ser de otra manera, en los comienzos del articulo justifica su investigacion
para proponer la categoria de sujeto moral lo hace para salvar la ambigiiedad que el uso comun
realiza de suponer la nocién de sujeto en los términos de agente o paciente moral, asi los animales
no humanos caen en la categoria de pacientes de manera que si sus “razones” morales no son
conscientes, en el sentido intelectualista, no cabe esperar de ellos responsabilidad -deber- moral,
siendo por tanto unos seres algo peculiares desde el punto de vista moral, pues no habiendo deberes
los derechos, en el mejor de los casos, quedan recogidos en la idea de paciente moral tal que este es
el sujeto con intereses (el “interés” de todo ser vivo es vivir) que deben ser considerados (los
intereses) en las decisiones morales (claro que de otros) que afecten a dichos intereses. Es aqui
donde pretende tomar cuerpo el sujeto moral de Rowlands pues desde el asentamiento de que el
origen de la conducta moral se encuentra en las emociones (morales y con las capacidades
presupuestas) esa continuidad entre humanos y algunos no humanos es manifiesta, pero, como digo,
para el problema de la relacion entre animales humanos y no humanos, relaciéon que imponen los
sujetos morales humanos con sus decisiones, esta categoria me sigue pareciendo endeble e
insuficiente pues al pensar en derechos no da mucho de si, pero ciertamente si nuestra relacion con
los otros seres morales con consciencia moral, de lo que no albergamos ninguna duda, sirva esta
para mucho o para nada, es normativa y como todo parece indicar estas normas de comportamiento
arrancan de sensaciones-emociones, sean estos estados mentales reflexionados o no, todo parece
indicar que hay seres, evolutivamente proximos a nosotros, con consciencia (sin justificar que sea
moral), que por tanto aloja sensaciones-emociones, y con conductas, en algunas situaciones, muy
similares a conductas humanas morales (si estas no son el resultado de una reflexion si que cabe
reflexionar sobre ellas) ¢hay algo que justifique que nuestra relacién con esos seres esta al margen
de toda normatividad o que, en el mejor de los casos, la norma sea todo vale desde mi imposicion
porque soy quien piensa en derechos y deberes?. Ninguna pregunta tiene respuesta pero si
aproximaciones, y en este caso voy a aproximarme con otras dos preguntas una mas hipotética que
la otra: ¢como se habria sentido Teresa de Calcuta de no haber podido ocuparse de las personas de
las que se ocup6 sabiendo que estaban alli?, ;como se habria sentido el perro que entré a la
autopista a intentar poner a salvo al otro perro? ( https://youtu.be/BGP5uR2N660 ).

Creo que el problema de nuestra relacion con los animales no humanos no se resuelve desde la
categoria de sujetos morales y, tomando las palabras de Mark Rowlands sobre las pruebas empiricas
de la etologia cognitiva, reitero que parece bien asentado que la sensacion-emocion ocupa un lugar
central en la interaccién entre seres sintientes, y como ser moralmente consciente me planteo no
obstante, que para tratar de ese asunto no voy a partir de mis sensaciones en torno a esos otros seres,
entre otras cosas porque un cazador, un torero, un industrial ganadero o pesquero, los responsables
de una empresa circense o de otra organizacién camuflada para el espectaculo, asi como los
gestores de tradiciones “festivas” varias, lo tienen claro en cuanto a su sensibilidad hacia los
animales no humanos (al igual que los politicos que legislan al respecto y sus votantes si la opcion
cabe) y por lo tanto las mias tampoco aportan nada por si mismas, “solucion”: con el conocimiento
que se va obteniendo desde la etologia en todas sus dimensiones para hablar de mi relacién con
ellos me pregunto ;cuales son las sensaciones-emociones que se generan en esos animales desde
mis interacciones?. Para esto, y por eso que dijo Rowlands en 2011, parto de la idea que aun sigue
manteniendo Frans de Waal sobre que existen cualidades basicas para la moralidad (empatia,



https://youtu.be/BGP5uR2N660

justicia, simpatia, equidad, ..., coincidentes con las disposiciones de Rowlands) en animales no
humanos, por lo que podria hablarse de protomoral, pero no de moral (de Waal, 2019b; min. 12-18).
Partiendo de aqui yo si voy a hablar de moral porque tengo una deuda pendiente, desde que
consideré algo de los planteamientos kantianos al respecto, y voy a intentar saldarla.

Para hacer esto, en una primera situacion posible, me voy a imaginar como si fuera un Teresa de
Calcuta o un perro rescatador de perros, y aunque en este caso no sea consciente del porqué (en ese
sentido me es indiferente que sean razones o que sean causas) de mis sensaciones-emociones si que
lo soy de que el saber de maltrato hacia animales no humanos, o del vértigo que me produce
plantearme que yo mismo fuese el actor de este comportamiento hacia ellos, me lleva al rechazo de
tales acciones y por tanto, si me veo forzado a tener que responder por qué las repruebo la
contestacion no me ofrece ninguna duda: las consecuencias de esos comportamientos me producen
dafio-dolor, me siento mal (no debe de ser entonces una accion buena. Si no ve claro, busquese el
sujeto que se quiera para darle contenido a este término buena).

En otro escenario yo como soy mas fuerte (aunque, con las palabras de Damasio, esas cosas sin vida
actian de forma inteligente - virus - de modo que pueden acabar con la vida) “decido”, y actiio en
consecuencia, que infligir dolor no es malo en cuanto que solo es un medio para conseguir el fin de
mi satisfaccion en tanto que humano que actiia desde su libertad, condicion esta que me procura
placer, riqueza, ... . Si el fin es otro, y mas loable ain como es la seguridad de un estado, nacién o
sociedad, mediante la tortura que como es solo doblegar la voluntad del mas débil mediante el
sufrimiento es también un buen medio, pues permite alcanzar el objetivo propuesto. En esta linea
ningtin sistema juridico que se precie va a considerar punible el tormento como medio para lograr
un fin superior con “justificacién ética”, el problema es que aqui la “ética” acaba con el sujeto
moral “por excelencia” porque lo del mas fuerte (Th. Hobbes ya era consciente de ello) es fantasia
para el individuo y para el estado (de eso V. Zelensky puede hablar amplio y tendido). Por si en
alguna circunstancia yo soy el mas débil no voy a justificar para nadie que pueda ser objeto de ella.
Una tercera posibilidad (desafortunadamente mas real que posible) es cuando, y sin ninguna
arrogancia, asumo que entre los animales hay unos con mayor nimero de razones morales para
actuar que otros al ser conscientes, al menos, de ellas: los animales humanos, pero por el mismo
motivo de la continuidad evolutiva también dentro de estos los hay que disponen de una cantidad
también mas grande que otros (que no se confunda aqui continuidad evolutiva con casos
patologicos, lo que hay es individuos con, por tanto, “personalidades” diferentes ademas del papel
que juega el contexto socio-cultural en la educacion de estos) de modo que se “ven abocados” a
hacerse responsables del bienestar del resto de seres sintientes, pues esos otros, sean humanos o no,
en muchas ocasiones tienden a comportarse de modo casi “mecanico” con una consciencia
meramente “descriptiva (un roedor en un laboratorio, o en el campo, es consciente de donde hay
alimento y un investigador del laboratorio o un agricultor residente urbano en muchas ocasiones
solo cruzan una calle al ser conscientes de una luz verde frente a si )”, pero como esos menos con
mas razones morales conscientes también saben que las suyas son limitadas, van a procurar que de
modo efectivo se acttie siempre intentando preservar el bienestar de la vida sintiente (teniendo
claro la necesidad de las formas de vida no sintientes - homeostaticas - ).

He intentado contemplar una serie de situaciones que hagan referencia a la interaccién entre
animales humanos y no humanos en conexién a los malos tratos y el dolor que se puedan generar
desde los primeros hacia los segundos al tener que compartir un mismo espacio vital, el planeta
Tierra, sin hacer referencia a la moralidad (posible o imposible) de los no humanos. De aqui, si nos
fijamos, sale como divisa comtn a las tres escenas presentadas que la justificacion para preservar de
malos tratos (de momento la muerte no la he considerado) a los seres sintientes es mi egoismo,
presentandose esto como lo opuesto al altruismo y a la vez a la empatia y la simpatia como
caracteristicas de la moralidad (sigo sin responder al altruismo, en el caso de que lo sea, de Teresa
de Calcuta o del perro rescatador), pero he conseguido, ya apareceran las criticas que son
necesarias, intentar razonar manteniendo mi bienestar y el del resto de animales sintientes, una
forma de relacién de este tipo no me produce dafio ni, segin manifiestan sus respuestas
“observables”, tampoco al resto de animales: humanos y no humanos.



Al decir que busco posibilidades de interaccion entre animales humanos y no humanos vinculadas a
los malos tratos y al dolor puede parecer, por la referencia al otro, que estoy adoptando un punto de
vista moral, pero eso nunca se va a saber pues podria responder a una preocupacion que tengo sobre
mi estado emocional y en lugar de hacerlo respecto a las emociones que se dan en mi durante un
atardecer frente al sol lo refiero al contemplar sufrimiento (animal). También podria deberse al
interés de un estudio psicologico sobre las respuestas de ciertos individuos ante el dolor provocado
a otras especies animales, en cualquier caso el patron en los tres enfoques, ya que puedo sustituir los
términos bueno/malo por positivo/negativo de mi respuesta en esas situaciones, es que son mis
sensaciones-emociones (no representa ningun obstaculo el que se hable emociones-sensaciones
morales o con carga moral en palabras de Rowlands) quienes responden a formas de interaccién que
pueden generar dolor no solo prescindiendo de hacer referencia a moral animal no humana sino
también a cualquier enfoque moral que sugiera el término egoismo, no porque la moral no sea algo
fundamental para los humanos cuya debilidad instintiva le supone estar manteniendo de forma
permanente, interiorizado que se tiene, su decision de preservar la vida, sino porque me permite
evitar el término egoismo al no tener claro situaciones como las planteadas para Teresa la
macedonia y el perro chileno y, en consecuencia, tampoco adecuadas nociones como empatia mas
alla de una definicion (sin volver al Tractatus de Wittgenstein y a la proposicion 5.6, la vida y el
lenguaje cotidianos nos delatan cuando alguien nos dice “no puedes ni imaginar como me siento”,
reflexionamos y respondemos: es cierto). Si quisiera seguir en linea ético-moral encontraria otro
problema dentro de la esfera del pensamiento moral (dije que volveria al tratamiento de Kant) y es
que, aun sabiendo que su intencion es otra, cuando Kant plantea el Imperativo, y ya que, aunque sea
por partir de otros presupuestos, excluye cualquier deber moral del hombre para con seres que no
sean él mismo, le “tomo con la palabra” y me considero un modelo de virtud pues no he dejado de
pensar en mi mismo para plantear mi relacion, no solo ideal sino que no soporto otra, con los
animales no humanos: tengo el deber para conmigo mismo de plantearme un deber. Claro que
conectando dos tipos de discurso distintos caigo en una falacia, pero como planteé arriba o Kant es
contradictorio al diferenciar entre deber para con y deber hacia, pues el deber para con no lo
sustenta en la razén sino en una especie de emocion por favores recibidos, si es un caballo o perro
que no hemos usado no merece tal referencia, y esto es un deber, aunque indirecto, contagiado de
egoismo en sentido moral y sin querer decirlo. De no ser de este modo mi “egoismo” estaria
justificado en la propuesta kantiana, el problema es que yo me circunscribo al ambito de la
sensacion-emocion y aqui el formalismo kantiano no cabe, sin que por ello me entienda a mi mismo
como un ser amoral.

En este campo concreto de la interaccion entre animales de distintos niveles evolutivos prescindir,
de momento, de enfoques morales en el analisis me permite también obviar el problema de la
responsabilidad (deber) del agente moral, que fue una de las cuestiones que condujo a Rowlands a
buscar una tercera categoria entre agente y paciente moral. En tanto que no he hablado de deberes
tampoco me he visto forzado a tratar de derechos, y del mismo modo que no tengo reparos en
asumir el estatus de sujetos morales para algunos animales no humanos tampoco los tengo para
pensar en términos de derechos para todos ellos, pero de esto hay que hablar.

Para hablar de derechos comienzo sin ningin rubor, a lo mejor porque no hago mia la
antroponegacion, afirmando que si siento satisfaccién cuando mis acciones benefician a alguien en
algo que necesita o le encanta y también cuando desde estas mis acciones surgen estados
emocionales negativos en personas que me irritan; a su vez, cuando de mis comportamientos surge
malestar en gente que me importa no me siento placentero, si es respecto a individuos humanos
que me son “indiferentes”, que los hay, no me alegro pero no me importa y... contento, contento
tampoco me noto si he sido motivo de algo desagradable para ellos. En el caso de los no humanos
me entristece que alguno de ellos sea sacrificado cuando ha terminado con la vida de una persona,
no sé si es por estar inmerso en una cultura, aqui de manera necesaria no se entienda esta como algo
global y las razones sobran, donde parece que se ha llegado a ver que la pena de muerte no es
efectiva para lo que se decia que era casi que indispensable (efecto disuasorio), que tampoco es
racional pues si hacemos algo buscando “efectividad” y esta no se logra habra que abandonar la



estrategia, y mas irracional aun: si la pena se “justifica” en que la vida ajena es intocable ;como
terminar con la vida del infractor?.

Toda esta declaracion (si alguien quiere creerla creible es) tiene por objeto mostrar que soy
consciente de las consecuencias de mis acciones en otros animales y ello porque he sido yo quien ha
elegido ese comportamiento, lo tinico que me podria impedir la eleccion es esa emocion tan
tremenda que es el miedo, pero como toda emocion es intransferible, de ser posible intentaria
decidir si hago algo con expectativas de superarlo, si renuncio o si simplemente me obnubilo. Salvo
esta ultima circunstancia siempre estoy obligado a elegir algo, siempre necesito algo: vivir, que
también es una accién intransferible.

Yendo un poco mas alla también soy consciente de que esas decisiones que con caracter permanente
tomo para actuar (no importa el grado de consciencia, y por tanto que sean realmente decisiones,
pues las consecuencias que de aqui se deriven, de ser “extremas”, si me van a llevar a reflexionar
sobre ellas aunque solo sea, en algunos casos, para concluir que no tengo una razén clara respecto a
esa decision) no solo afectan o pueden afectar a otros sino también a mi, y esto me permite eliminar
toda sombra de victimismo. Aqui si pongo un ejemplo (desde el deseo de que no ocurra): alguien
provoca un incendio en el edificio en el que vivo, cuando me doy cuenta de ello, y si como decia no
soy victima del miedo paralizante, decido si intentar hacer algo especifico para escapar del
incendio, no hacer nada en espera del desarrollo de los acontecimientos, no hacer nada ocurra lo que
ocurra o, para evitar el dolor lento que supone la muerte en la hoguera como, por ejemplo, la de
Giordano Bruno, o también para evitar la desesperacion lenta que implica esperar a la perdida de la
consciencia por efecto del humo antes de que me abrasen las llamas, intentar buscar un modo rapido
de acabar con mi vida; me fijo y en cualquiera de los supuestos indeseables lo que al final ocurra ha
dependido de mi decision tras la del piromano, y de lo que no puedo prescindir es de esa toma de
decisiones.

Habia hablado de dolor, sufrimiento, maltrato como medio para provocar los primeros y me
encuentro hablando de la vida como un estado emocional que se me presenta, cuando reflexiono un
poco, como una necesidad de la que no siempre soy consciente pero que siempre esta ahi: sintiendo
y queriendo a la vez (“elementos” no disociables), aunque con distintos grados de consciencia
respecto a ello. Nos comentaba A. Damasio que desde los procesos homeostaticos de los seres
unicelulares hasta las indicaciones instintivas de los organismos mas complejos esta presente esa
tendencia (homeostatica o instintiva) a gestionar los recursos que permiten la adaptacion al entorno,
pero no es exactamente adaptarme lo que se da en mi de sentir y querer, y voy a suponer (habra
tiempo de rechazar el supuesto si de él deriva, segtin la mentalidad clasica, alguna contradiccion)
que algo similar puede ocurrir en otros animales proximos en la escala evolutiva. Lo “curioso” de
esto, de momento al menos en mi, es que si no quiero - nada - no es ni posible ni necesario elegir y,
a su vez, si no es ni posible ni necesario elegir tampoco quiero nada. Cuando no quiero nada es que
dejo también de querer tener sensaciones-emociones (a los animales mas alejados de los humanos
esta situacion les es imposible por los mecanismos homeostaticos o instintivos), sera entonces que
para estar viviendo tengo que estar muriendo para querer desde la carencia que se indica en cada
sensacion-emocion?. Si esto es asi se desprende que vivir-morir son un todo, que no es un capricho
mio (no entro a considerar ningtin planteamiento cultural genérico al respecto) sino que asi me ha
constituido la naturaleza, vuelvo al principio, que no soy un producto suyo, y mucho menos de
algtn otro - nuestros progenitores actian como lo hacen porque las células reproductoras son como
son - sino que formo parte de ella donde en un segundo momento todo lo que ocurra, vivir-morir,
depende de mi.

En algunas circunstancias poder gestionar la concrecion de esas elecciones requiere la participacion
de otros, que no es que los otros puedan decidir por mi, sino que yo decido que ellos me posibiliten
mi eleccion, asi estoy haciéndome por naturaleza.

Suponia que algunos animales proximos a los humanos podrian casi sentir y querer del modo que
ocurre en mi, si es asi podria ocurrir que también en alguna circunstancia especifica cualquiera de
ellos requiriese de alguin auxilio para materializar su sentir-"querer”. Los veterinarios informan a
sus clientes humanos de que pequefios mamiferos, de manera instintiva, tienden a reprimir



manifestaciones de dolor y debilidad evitando asi presentarse como presa facil para sus
depredadores, de ahi el especial cuidado que los humanos deban prestar a estos no humanos con
quienes conviven.

Vuelvo a hacer preguntas: ;cOmo me sentiria si queriendo hacer algo me encontrase imposibilitado
para ello y, lo que es peor, alguien que podria facilitarmelo no lo hace?, ;como me sentiria viendo a
un animal no humano sufriendo y yo no hacer nada por evitarlo (presentando vivir como sentir-
querer)?. A la segunda ya he respondido, atendiendo a mi sensibilidad (“egoistica”).

Entorno, moralidad y normatividad

A todo esto que llevo formulando desde que dije que hay que hablar de derechos me he referido en
términos de naturaleza-sensibilidad sin grandes dificultades, pero ahora a eso que he descrito como
decidir-querer (que es mi naturaleza, mi vida-muerte) lo voy a llamar, sin necesidad de ello y
aunque me complique por hacerlo, deber-derecho pues no puedo (deber) dejar de elegir (derecho).
Entrar en esta terminologia requiere tener siempre claro de si nos referimos, como minimo, a
niveles morales o juridicos si bien, como no podria ser de otra manera, los segundos intentan
basarse en sistemas morales pues carece de sentido legislar con normas que no tiendan a ser
“buenas “, término moral por excelencia que no recogen de modo explicito los sistemas juridicos
que lo presuponen. Se “debe” también “diferenciar” entre cuestiones de hecho (ej.: tengo un
software con el que me comunico) y cuestiones de derecho (ej.: stengo derecho a disponer de este
software, tengo el deber de poner algo a cambio de la disposicion de este sistema de comunicacion
o se dan ambas circunstancias?). Hace cincuenta afios ni yo ni nadie de mi entorno nos
planteabamos nada similar a esto, por ello, entre otras cuestiones, los sistemas juridicos se
constituyen desde la emergencia de “realidades” sobre las que se considera bueno y necesario
legislar. Lo que si ocurrio en la historia contemporanea (en el mundo clasico no es aplicable este
esquema aunque haya cierta continuidad en occidente) fue que, con otro antecedente en el siglo
XVIII, el diez de diciembre de 1948 se vio la necesidad de proclamar, declarar, algo que ocurre en
cualquier grupo humano desde el origen de los individuos que los integran y es el hecho de que una
de las primeras cosas que hacen los nifios es repetir, o intentar hacerlo, las palabras que escuchan a
los adultos (de esto se sabe mucho en la escuela y también en casa por un “por si acaso”) que no es
mas que la expresion desarrollada de lo que le permitié, o al menos facilité, la supervivencia al
expresar, comunicar, con otro lenguaje mas simbodlico y emotivo sus necesidades, algo que iba
saliendo de esa naturaleza con su posterior desarrollo y de lo que también sabe bastante la escuela
en los momentos en que no es posible conseguir el silencio del grupo, por eso la O.N.U., en la fecha
indicada, en el articulo uno de su Declaracion de Derechos comienza reconociendo que, igual que
cualquier nifio, nacemos (naturaleza) libres, consistiendo esta libertad en la necesidad (deber) de
decidir (derecho), decisiones que son imposibles sin informacién y para ello la exigencia del
aprendizaje. Con esto las Naciones Unidas no crean algo que esta ahi, y en esa linea tampoco
legislan sobre ello, sino que proclaman lo dado para que asi, las naciones de la organizacion,
legislen en consecuencia sobre lo que hay, como cuando en la época digital se ve la necesidad de
legislar sobre este nuevo mundo que requiere ordenar el uso mediante derechos y deberes, en
algunos casos sobrevenidos pero que sobrevienen, de algo que esta en la naturaleza de los
individuos a los que se refieren.

Treinta afios mas tarde, el quince de octubre de 1978, la Liga Internacional de los Derechos de los
Animales (https://www.filosofia.org/cod/c1977ani.htm.) presentd, en la sede parisina de Ila
U.N.E.S.C.O,, la Declaracion Universal de los Derechos de los Animales acordada por las distintas
Ligas nacionales

Recuerdo que no tengo ninguna dificultad en asumir algtin estatus moral de ciertos animales no
humanos y la asuncion de derechos para todos; humanos y no humanos (la conjuncién como
animales naturales), pero el titulo de la Proclamacién me parece inadecuado y hasta (un término
moral aunque no me gusta) injusto por las consecuencias a que pueda dar lugar e impreciso (el
tercer considerando del predAmbulo es el unico, y de modo indirecto, que pone a humanos y no



https://www.filosofia.org/cod/c1977ani.htm

humanos bajo la categoria de animales obviandolo en el resto), pues hasta el momento presente
(salvo que se vuelva al fijismo clasico - filoséfico y religioso -) el origen de la vida es uno.

Esta declaracion de Derechos comienza enumerando los articulos de manera que, en la medida de lo
“necesario y posible”, en cada uno de ellos se enuncia y describe como tiene (debe) que ser la vida
de los animales no humanos, pero sin referir el término derecho como tal (en los considerandos del
preambulo también se da por sabido el término derecho). Presenté, refiriéndome a derechos y
deberes, un caso de la distincion entre cuestiones de hecho y de derecho, pero puestos en estas
ultimas a su vez es necesario intentar precisar entre derechos Basicos, voy a llamarlos asi, y
Emergentes, si bien estos tltimos también pueden hacer referencia a una ampliacion de los Basicos,
o mas bien a la forma en que modificandose las condiciones se manifiestan estos, y de ahi lo de
emergentes. Con esto lo que quiero plantear es que pretendia hablar en términos de deberes y
derechos y hasta el momento poco he dicho salvo el planteamiento previo en que solo con fijarme
en la naturaleza de los sujetos de deber, derecho o de ambos “salia del paso”, el problema es que
ahora al entrar en basico/emergente conviene recurrir a otra distincion clasica entre derecho
natural/positivo.

Como de momento no me hace falta no voy a referirme a esta nueva “dicotomia”, pero si me
sorprende que en esta declaracion se entre en el concepto de derecho sin mas.

Desde aqui, y solo por mi obsesion por las preguntas, se me hace dificil entender la viabilidad del
articulo primero en la sabana africana. Creo que hay que decir mas cosas. Asimismo, veo
incompatibles, o al menos insuficientes como se presentan, el 1 con el 9 y, a su vez, el 9 con el 5b,
pues el nueve atiende a fines economicos (no entro en la interpretacion antropolégica pero, como
ejemplo, la vaca y el cerdo pueden ser modelos de alimentacion no animal; nuestra especie sabe
como hacerlo, el mercado es otra cuestion).

Como siempre optimismo a raudales: me quedo con la parte positiva que es, al igual que con la
Declaracion Universal de los Derechos Humanos por la O.N.U., que esta proclamacion de la Liga
ha inspirado diversos sistemas juridicos en ambitos locales sobre el tema.

Aunque las camaras legislativas, donde estas existan, no sean una institucion académica, si que
debe darse debate para la fundamentacién y configuraciéon de tales normas, y a pesar también de
que las leyes emanadas de los poderes legislativos intentan justificarse en preambulos (en algunos
casos se intenta aportar algo mas mediante disposiciones generales), en muchas ocasiones las
justificaciones pretendidas no se logran, lo que supone un esfuerzo extra por parte de los cuerpos
judiciales en el momento no solo de interpretar la ley para su aplicacion sino también su
fundamentacion. Estoy pasando del plano de la “moralidad (en mi descripcion he tratado de hablar
de sensacion y naturaleza)” al juridico y legislativo en cuanto a las relaciones entre animales
humanos y no humanos y encuentro, en un ejemplo concreto de esa influencia de la proclamacion
de la Liga, que se traslada esa ambigiiedad en términos basicos en el momento de legislar. Presento
un caso: “La necesidad de garantizar el mantenimiento y la salvaguarda de los animales domésticos
en el ambito de la Comunidad Auténoma de Canarias inspira la presente Ley, que pretende recoger
en un cuerpo legal tnico todos los principios de respeto, defensa y proteccion de los animales que
ya figuran en los tratados y convenios internacionales, en las legislaciones de los paises socialmente
mas avanzados y en la Declaracion Universal de los Derechos del Animal, proclamada el 15 de
octubre de 1987. ... También pretende esta Ley aumentar la sensibilidad colectiva de Canarias hacia
comportamientos mas humanitarios y propios de una sociedad moderna en el trato a los animales
sentando las bases para una educacion que propicie estos objetivos.” = (
http://www.gobiernodecanarias.org/boc/1991/062/boc-1991-062-001.pdf p.1 (2642))'3.

Esa ambigiiedad a la que me refiero es que leyendo La necesidad de garantizar ... no sé si esa
necesidad es hacia las normas a establecer, y de las que hacen gala los paises socialmente mas
desarrollados, o hacia los animales sobre todo al continuar hacia comportamientos mds
humanitarios y propios de una sociedad moderna..., pues queriendo leer bajo esto las
archiconocidas palabras de M. Gandhi que vinculan el desarrollo moral de una sociedad al trato
hacia sus animales (ya he dicho al respecto y voy a otorgar buena intencion a las palabras del autor)
no me queda claro si mas humanitario significa progreso moral, después de ver la categoria sujeto


http://www.gobiernodecanarias.org/boc/1991/062/boc-1991-062-001.pdf

moral propuesta por Rowlands donde lo positivo que aporta a los animales no humanos no conlleva
progreso moral sino, en el mejor de los casos, progreso en el conocimiento, por ello, y sobre todo,
es clarificadora la idea que sobre el progreso moral “actualiza” J. Mosterin (Mosterin, 1986: 293)
desde la interpretacion que sobre la esclavitud hizo Aristoteles (Aristoteles, Politica: 1253b 4,3 )
planteado como algo casi irrealizable: “Pues si cada uno de los instrumentos pudiera cumplir por si
mismo su cometido obedeciendo 6rdenes o anticipandose a ellas, si, como cuentan de las estatuas
de Dédalo o de los tripodes de Hefesto, de los que dice el poeta que entraban por si solos en la
asamblea de los dioses, las lanzaderas tejieran solas y los plectros tocaran la citara, los constructores
no necesitarian ayudantes ni los amos esclavos.”, con esto el esclavo ha sido sustituido por un
medio de produccidon mas rentable, y el empleado (animal humano) industrial y postindustrial por
un consumidor digital. Si esto ha ocurrido con los animales humanos qué ha pasado y pasa con los
animales no humanos (de los esclavos aristotélicos no hablo) que ya no “trabajan” (pese a la
existencia de una agricultura digitalizada - de eso saben bastante los rusos que robaron maquinaria
agricola en Ucrania - pequefios agricultores siguen usando no humanos como si fueran trabajadores,
o productores de abonos organicos), igual que con la agricultura ocurre con la ganaderia, y caso
concreto dentro de ella la ovina y caprina, las gallinas ponedoras cuando ya no ponen huevos, los
perros “de caza” que ya no cazan, los gatos, especialmente estos porque no es que hayan perdido
cualidades sino que ya no es necesario su uso en la proteccion de cosechas, ... .

También “parece intencién” al promulgar la ley que es mas ser considerada sociedad moderna que
atencion hacia los animales no humanos domésticos. ¢Por qué decir esto?, porque aparenta que si
no hubiera tratados y convenios internacionales al respecto, normativa en los paises socialmente
mas desarrollados y la Declaracion Universal de los Derechos del Animal esta ley local no se
hubiese planteado.

Alguien podria indicar que respecto a esto ultimo cabria argiiirse, en tono con la exposicion de
entender la interaccién como una cuestion emotiva, que si esto es asi y de ello salen beneficiados
los animales no humanos domésticos habria que aceptar de buen talante la norma, lo llamativo aqui
es que seria un caso similar a cuando me puse a “ayudar” a un accidentado en la calle delante de
espectadores, con el inconveniente, en esta hipotética preocupacion en mostrarse Como una
sociedad moderna, de que si cambian las circunstancias [normalmente suelen ser motivos
economicos pero pueden ser de otro tipo, o al menos de manera aparente distintos, pero que en el
fondo no son mas que los diversos componentes de un mismo asunto - ojala no tuviera que decirlo
pero la xenofobia sigue existiendo y para esta el sufrimiento del extrafio no existe, a su vez, si no se
da la emocion negativa en cuanto al dolor de un animal humano extrafio (extranjero), mas extrafio y
por tanto mas miedo que el provocado por otra especie poco parece existir: en estos tiempos de
pandemia casi nadie desconoce el término zoonosis, término “paralelo al de homonosis” entre
personas en épocas imperiales y el mdas especifico spillback de humanos a otras especies (
https://www.agenciasinc.es/Noticias/[.os-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-
salvajes-mas-de-lo-que-se-creia -). La cura a estas transferencias inter e intra especie es la misma:
el conocimiento pero, una vez que este pueda llegar a ponerse en practica - lo que significa
desarrollo del propio conocimiento -, vuelve a salir la cuestion economica] los animales (todos
ellos) siguen siendo los mismos pero las leyes que podrian afectarles no.

Uno de esos convenios internacionales a que hace referencia la Ley Canaria puede ser el Convenio
Europeo sobre Proteccion de Animales de Compafiia suscrito en Bruselas el 13 de noviembre de
1987 por estados miembros del Consejo de Europa y otros invitados a adherirse y que, en buena
medida, supone la concrecién de lo recogido en el articulo 13 del “Tratado de Roma”, del 25 de
marzo de 1957 (Version consolidada del Tratado de Funcionamiento de la Unién Europea (boe.es) ),
que dice:

“Al formular y aplicar las politicas de la Unién en materia de agricultura, pesca, transporte,
mercado interior, investigacion y desarrollo tecnolégico y espacio, la Union y los Estados miembros
tendran plenamente en cuenta las exigencias en materia de bienestar de los animales como seres
sensibles, respetando al mismo tiempo las disposiciones legales o administrativas y las costumbres
de los Estados miembros relativas, en particular, a ritos religiosos, tradiciones culturales y



https://www.boe.es/doue/2010/083/Z00047-00199.pdf
https://www.agenciasinc.es/Noticias/Los-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-salvajes-mas-de-lo-que-se-creia
https://www.agenciasinc.es/Noticias/Los-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-salvajes-mas-de-lo-que-se-creia

patrimonio regional.”, siendo significativa la conciencia clara de los paises fundadores sobre la
naturaleza sensible de los animales no humanos, si bien aparecen en escala distinta a la de los
humanos al recoger la excepcionalidad de aspectos religiosos, culturales y patrimoniales.

Esto ultimo aparece corregido en el convenio del Consejo treinta afios después ( Disposicion 11637
del BOE num. 245 de 2017 ) y ademas, entre otras cosas, intenta encontrar la precision normativa
mediante la definicién de términos basicos en el Capitulo I, dedicado a las Disposiciones Generales,
Articulo 1.

Pese a ello el tercer aspecto plasmado en el preambulo plantea “Reconociendo que el hombre tiene
la obligacién moral de respetar a todas las criaturas vivas, y teniendo presentes las especiales
relaciones existentes entre el hombre y los animales de compaiiia;” de modo que mantiene asi la
concepcion de los animales no humanos, por la indicacién a los animales de compafiia, como
pacientes morales dentro del conjunto de las criaturas vivas, pues aparece el hombre como el agente
moral (casi que excluido también de las criaturas vivas) sin aportar explicitacién al porqué de la
obligacién moral del hombre y la especificacion de respeto en cada, o todo, caso de las criaturas
vivas.

Espafia se adhiri6 a este convenio con la firma del plenipotenciario el 9 de octubre de 2015, con las
reservas planteadas en julio de 2017, para su entrada en vigor el 1 de febrero de 2018.

Moralidad, normatividad y praxis

En mayo de 2022 un grupo integrado por miembros del C.S.I.C. y de algunas universidades
espafiolas publicé un articulo titulado “Emerging laws must not protect stray cats and their
impacts” (Las leyes emergentes no deben proteger a los gatos callejeros y sus impactos) (Carrete et
al., 2022) de analisis del “Anteproyecto de Ley XX/2021, de XX de XXX, de proteccion, derechos
y bienestar de los animales (AP_LEY ANIMALES.pdf (mdsocialesa2030.gob.es))”. Comienza este
discurso asumiendo, al menos parte, del estudio publicado en 2018 por C.R. Crimston et al.
(Crimston et al., 2018) que diferencia entre humanos y animales, tras haber distinguido entre seres
humanos y no humanos y no parece que con estos ultimos se haga referencia, por ejemplo, a los
arboles de Alberto Caeiro cuando habla de metafisica, por lo que, de principio, es separacién
supone “asumir” el especismo, cuando no el antroponegacionismo, para describir cual ha sido la
expansion de la moralidad (circulos morales) hasta incluir a animales no humanos, lo que ha
conllevado la creacion de leyes socio-juridicas que contemplen, como minimo, un nuevo tipo de
relacion de los animales humanos hacia los no humanos, ademas de, si es posible, intentar plantear
alguna dimension moral de estos nuevos miembros.

Este juicio de especismo no es gratuito ya que, entre otras cosas, en el estudio de referencia se lee
“Hoy en dia, cientos de millones (de personas) creen que no es ético consumir productos de origen
animal, una practica en la que nuestra especie se ha involucrado durante milenios. En todo el
mundo, los grupos de defensa estan haciendo campafia para que los chimpancés obtengan los
derechos humanos basicos (Greenwood, 2013) y han luchado con éxito para que los elementos del
entorno natural tengan los mismos derechos que otorgamos a las personas (ABC, 2017)” (Crimston
et al., 2018: 3); por lo que aunque este trabajo trate de dar cuenta de como ocurre la expansividad
moral, tomar para ello bases como estas para la descripcion de la expansion, supone cuestiones tan
extrafias como asumir que los derechos humanos basicos son los que se reclaman para los
chimpancés, y desde aqui llegar rapido a la meta de que los derechos de las personas les son
otorgados (¢quién sera el dador de semejantes privilegios?) sin ninguna referencia a qué sea
derecho, para cualquier tipo de animal. Asimismo, una tradiciéon no valida el mantenimiento de
ciertas practicas, pues entre otras cuestiones, algunas de ellas han surgido en contextos ya
inexistentes y contraproducentes si se dieran, como por ejemplo el canibalismo (si nos comemos a
los consumidores cémo va a expandirse nuestra empresa econémica). Y continda: “Ademas, un
namero creciente de personas cree que tiene la obligacion ética inquebrantable de ofrecer la mitad
de su sustento para salvar la vida de completos extrafios (Singer, 2015).” (Crimston et al., 2018: 3),
respecto a esto hablé algo arriba sobre xenofobia-extrafieza, pero hay otra cosita sobre los animales



https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf
https://www.boe.es/boe/dias/2017/10/11/pdfs/BOE-A-2017-11637.pdf
https://www.boe.es/boe/dias/2017/10/11/pdfs/BOE-A-2017-11637.pdf

humanos que es el final del capitalismo industrial en aras del digital y ante esto: ;cOmo nos
sentiremos compartiendo el empleo con un extrafio?, ¢ habra equilibrio egoismo/altuismo?... .

Por otra parte, hace suyo también el articulo del grupo espafiol lo relacionado en cuanto a la
parcialidad de las leyes que se crean para abordar la realidad social que surge con el desarrollo del
conocimiento sobre las especies animales no humanas, asi como la sensibilidad que esto genera y a
la inversa: esa sensibilidad surgida demanda cada vez mejor conocimiento de las especies no
humanas, pues la sensibilidad va mas alla de la descripcion que proporciona la metodologia del
conocimiento cientifico.

Es aqui donde entra como guia el estudio, con C. Klebl al frente, publicado en 2021 (Klebl et al,
2021) en la revista de psicologia ambiental de titulo “Beauty of the Beast: Beauty as an important
dimension in the moral standing of animals” (La belleza de la bestia: la belleza como una dimension
importante en el estatus moral de los animales).

Este estudio se focaliza en encontrar cuales son los factores presentes en las decisiones de las
personas en el momento de determinar qué animales no humanos deben integrar la esfera de los
animales morales, desde el lugar de privilegio de los humanos -la determinacion-, natural si
queremos pero que también por ahi, lo natural, discurre la moralidad de los otros, de los no
humanos. Asi se encuentran como caracteristicas “clasicas” la de ser sensible, de modo concreto:
entender la capacidad de cualquiera de estos animales para sentir-soportar dolor (un asno soporta la
fusta mejor que un perro), la facilidad para el aprendizaje (que no el condicionamiento): capacidad
cognitiva (el ave que esta en la casa de mi vecino no lo sé, pero al perro que esta en casa no le falta
sino hablar), la tercera cualidad en la que “nos” fijamos es en la nocividad (de la que luego digo
algo mas), nocividad en sentido “externo” y, ultimamente”, también interno (“convivimos” con un
Pit bull terrier o con un Persa) y, a decir de estos estudios, la nueva caracteristica respecto a las otras
tres pero no menos determinante: la belleza.

Si esto es asi, y no hay por qué cuestionarlo, el criterio mas general para decir de belleza es que esta
lo es porque provoca una emocién placentera (interprétese lo de placer) a la que es dificil, si
posible, escapar, y la emocion, y tanto la emociéon como la belleza, estan, siempre han estado,
ligadas a la moral, si queremos: la estética a la ética. Como minimo, desde Platon, nos ha llegado
que el bien sin belleza es imposible, de aqui que resulte curioso que los autores de estos estudios
pongan la “justificacién” filoséfica de la belleza como elemento de moralidad en la Estética de
Kant, por muy desinteresado que sea el placer estético, pues en esa misma pagina (Klebl et al.,
2021: 2) han referido la idea de Kant de excluir a los animales no humanos (no racionales) de la
moralidad. Dicho de otra manera: es imposible conjugar en Kant, aplicado a los animales no
humanos, estética y moral, belleza y bien si ello implica que lo bello sea bueno, que lo estético sea
ético; aqui ese elemento estético (animal no racional) seria objeto de gratitud por el placer generado
(como el caballo de tiro o el perro pastor), o bien la estética kantiana (Critica del juicio) no es
aplicable a las consideraciones estéticas a que hacen referencia Klebl y otros.

Esa parcialidad, que recoge “Las leyes emergentes no deben proteger a los gatos callejeros y sus
impactos”, se presenta en las paginas de conclusiones de los estudios de Klebl (Klebl et al., 2021: 6-
7) entendido como algo negativo para el sostenimiento de la biodiversidad (actitud de preocupacion
por la conservacion que parece ser, o deberia de serlo, sentimiento universal en nuestra especie -
aunque sea por egoismo - ) el hecho de que las especies no humanas puestas bajo el paraguas de la
moralidad estan demasiado sesgadas hacia lo familiar (conocido), carismatico (atrayente),
vertebrado: lo humano.

Es cuestionable que solo se considere a un grupo de especies hablando desde la moralidad, salvo
que sea porque el resto ya ha sido estudiado y no se ha encontrado en ellos factores para
caracterizarlos como seres morales en el sentido de sujetos morales como los ha entendido M.
Rowlands pero, ademas ya he planteado mi vision al respecto, voy a ver el lado positivo, por lo del
optimismo: partiendo de que la conciencia siempre es conciencia de otra cosa que si misma, el
despertar de los humanos respecto a otras especies indica que aunque sin conciencia clara (de esa no
hay) asumimos el hecho de la evolucion, deudandole nuestra vida al resto de especies, y mas aun: es



cuestionable que la consideracion moral desde los humanos para la interaccion no se amplie al
menos, y para “dejar de lado lo del egoismo”, al conjunto de seres cerebrados (sintientes) .
Hablando de los determinantes que otorgan estatuto moral me pregunto ;es nocivo el orangutan que
se enfrenta a las excavadoras para proteger su entorno https://www.youtube.com/watch?
v=4fl n tEnhs?, voy a responderme que los humanos llegamos después que los orangutanes.

Con este caso real quiero mostrar que al hablar de la moralidad (bueno/malo, nocivo/”neutro”)
como que olvidamos nuestros propios comportamientos y actitudes de esa naturaleza, pues parece
que son pocas las personas que permanecen pasivas mientras destruyen su casa. ¢Es nociva
cualquier persona de vida licenciosa y disoluta o solo son nocivos los animales no humanos por lo
de la zoonosis?, ¢qué se quiere decir con nocividad como criterio de moralidad?. Me olvido de que
el gato que vive en mi entorno es nocivo como prescindo de indagar en la vida de mi vecino por si
acaso, eso si: al ver al orangutan enfrentdndose a la excavadora, con lo distante que esta el sudeste
asiatico de los paises europeos que han suscrito el Convenio de 1987, se me vino la imagen de mis
vecinos del edificio situado frente al que habito el dia en que lleg6 la policia judicial junto a los
funcionarios del juzgado para ejecutar la orden de desahucio. Probablemente sea porque interiorizo
conductas proximas a la mia, y eso no es ningtin sesgo como algo negativo, sino que para cualquier
pensamiento (conocimiento) requiero de uno previo, asi luego reflexiono y me pregunto qué seria
de mi sin los orangutanes, se habria detenido ahi el proceso evolutivo.

Doy otro pasito para recordar lo dicho sobre el metanivel moral, que analiza desde
emociones/motivaciones, cuando intenta hacer conscientes la motivaciones de nuestras conductas
buenas o malas para poner la referencia en la sofistica griega y a partir de ahi resta poco que decir
sobre la posicion del observador, de ello resulta que la ciencia tiene que tender a la intersubjetividad
para constituirse como el tipo de conocimiento que es, y esto no es ni bueno ni malo, ni parcial o
sesgado ni absoluto sino su propio modo de ser, que lo es, limitado. Un poquito mas alla, con la
institucionalizacion cientifica que hunde sus raices tras la primera revolucién industrial, se cae en la
cuenta de que la actividad de los cientificos tiene un coste que requiere por tanto de una inversion
econdmica (ya también planteé algo al tratar sobre el planeta como condicién de vida), esto hace,
por ejemplo, que las enfermedades raras lo sean no tanto por su baja frecuencia como por el
mercado.

En la calle los consumidores-inversores de ciencia percibimos nuestra vida como propia de un
mundo segtn los canones de la Mecanica clasica de particulas, y por mucho debate que haya
respecto a su fundamentacion, estamos esperando el uso y consumo de ordenadores cudanticos, y
tecnologia similar, antes que después. Pese a los esfuerzos de los cientificos seguimos viendo al sol
salir por el este y ponerse por el oeste.

Los dos articulos considerados como base inicial a la publicacion de analisis del anteproyecto de ley
sobre bienestar animal de Espafia (Crimston et al. y Klebl et al.) tienen en comuin que tratan de
aportar herramientas y estrategias para que el conservacionismo (los conservacionistas) de la
biodiversidad logre recabar apoyos y financiacién para la conservacion, y dentro de esta la
investigacion pertinente, herramientas y estrategias que pasan por mostrar los factores presentes en
la decision de las personas que han hecho posible esa expansion de los circulos morales, de modo
(voy a mostrarme condescendiente para ser coherente con lo manifestado en el ideal de la
conciencia de la especie humana sobre la biodiversidad y que, ademas, no quise tratar el caso de
Marc D. Hauser) que sefialando aspectos quiza no relevantes, o contrapuestos, para “otorgar” esa
consideraciéon moral se logre modificar la conciencia social respecto a la moralidad de los animales
no humanos en aras a la conservacién de la diversidad, y estando de acuerdo con esto, sobre todo
por las consecuencias negativas que pueda tener el manejo del concepto de moralidad sin un criterio
claro aplicado a eso animales no humanos, ese reivindicar (necesario) la biodiversidad siempre que
ello no vaya en detrimento de todo lo que se pueda aportar a los animales no humanos que,
morales 0 no, se encuentran tan proximos a nuestras vidas y naturaleza (y eso si, tiene que regular la
interrelacion), no los de los comercios y restaurantes. De momento no digo mas de sesgos o
parcialidades.



https://www.youtube.com/watch?v=4fI_n_tEnhs
https://www.youtube.com/watch?v=4fI_n_tEnhs

En las conclusiones de “La belleza de la bestia: la belleza como una dimension importante en el
estatus moral de los animales” se expresa el deseo de que el trabajo contribuya a facilitar la
conservacion de la biodiversidad, algo que se daria si se logra que las personas reconozcan un
estatus moral de los animales no humanos (el no humanos lo pongo yo) independiente a los
intereses de los humanos, lo que dicho asi parece que podria facilitar el ideal de la biodiversidad
compatible con la aplicacion del conocimiento humano para respetar la naturaleza sintiente de los
animales no humanos cerebrados (en los otros homeostasis), pero también dicho de ese modo, sin
precisar lo del estatus moral independiente, rompe con lo mostrado en cuanto a la continuidad
evolutiva, y frente a la antroponegacion, pues, por ejemplo, se muestra como un hecho cotidiano
que (aparte de los casos de laboratorio donde individuos de algunas especies animales no humanas
parecen haber logrado algiin grado de verbalizacion en la comunicacion con humanos - no comento,
solo cito el Proyecto Washoe por ser pionero en ciertos éxitos -) los humanos comunican entre ellos,
ademas de con las formas verbales, con formas no verbales y lo mismo ocurre en la
intercomunicaciéon con otros animales no humanos!# siendo ello fruto de un proceso de
“aprehendizaje” mutuo, lo ocurre es que este estudio versd sobre criterios para otorgar (otro
concepto de lo mas problematico) estatus moral y no sobre moralidad, por lo que ese estatus moral
de los no humanos requiere clarificacion (de intereses, egoismo y altuismo algo he dicho).

Continda el articulo de los investigadores espafioles explicitando su tesis, que van a argumentar, de
que los instrumentos legales que admitan sesgos como los expuestos en el trabajo de Klebl et al.
pueden poner en peligro la conservacion de la biodiversidad, y parece adecuado el caracter modal
de la expresion, como posibilidad, que podria constituir una hipétesis de trabajo.

Uno de esos instrumentos legales, para el caso espafiol, es el ya citado “anteproyecto de ley de
bienestar animal” (abreviando) y que es lo que motiva el analisis del articulo “Las leyes emergentes
no pueden proteger a los gatos callejeros y sus impactos” y, segun este analisis, no deben
protegerlos porque, casi ya en las conclusiones aluden a que, el mismo Ministerio de Asuntos
Sociales y Agenda 2030 que es el encargado de garantizar la biodiversidad otorga privilegios a un
grupo de una especie destructora de la biodiversidad, es ante esto que pregunto si el privilegio de
este grupo se encuentra en que el resto de fauna urbana, no humana, si estd controlada y en muchos
casos deseando su desaparicién porque “atentan” directamente (enfermedades aparte) contra la
calidad de la vida humana en la ciudad. En el peor de los casos si, carentes de otra fuente de
alimentacion, los gatos callejeros se nutren con el resto de la fauna (no lo justifico porque creo en la
alternativa de la monitorizacién de las colonias felinas) podria crearse la conciencia social de “qué
bien se vive aqui sin plagas”. Esta fantasia mia seria contraproducente.

Comienza la argumentacion que conduce a mostrar esta contradiccion del Ministerio de Asuntos
Sociales y Agenda 2030 planteando que este anteproyecto de ley es contrario a varias normativas
europeas y locales que persiguen el objetivo de la conservacion. Sabiendo que todo lo humano es
corregible-modificable solo voy a presentar algunos aspectos recogidos en el citado texto que se
encuentra en tramites de audiencia e informacién publica. Asi, la exposicién de motivos comienza
“En nuestro pais se hace cada dia mas evidente la creciente sensibilizacion de la ciudadania ante la
necesidad de garantizar la proteccion de los animales en general, y particularmente de los animales
que viven en el entorno humano, en tanto que seres dotados de sensibilidad cuyos derechos deben
protegerse, tal y como recoge el articulo 13 del Tratado de Funcionamiento de la Union Europea.”
(AP_LEY ANIMALES.pdf (mdsocialesa2030.gob.es) p.1).

En lo primero que centro mi atencién es que la ley surge, como debe de ser, ante una sensibilidad
social que, frente a lo anterior, requiere de legislacion (de momento no apela a ninguna cuestion
ética sino de sensibilidad, no para que nos consideren de un modo u otro o cuestiones de indole
similar), legislar las interacciones entre seres sensibles, aunque lo sean en distinto grado: humanos y
no humanos.

Esto a su vez no aparece como una “excentricidad” de la sociedad espafiola sino que es algo que se
viene dando en esa comunidad mas amplia que es Europa, como minimo desde el Tratado de
Funcionamiento de la Unién Europea (“Tratado de Roma”), que se plasma de manera mas concreta
en el Convenio Europeo sobre Proteccién de Animales de Compaiiia, firmado por Espafia en 2015 y



https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf
https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf

entrando en vigor el uno de febrero de 2018, de manera que siguiendo esta normativa supranacional
el anteproyecto en “estudio” trata de dar cuerpo a la normatividad prescrita por el convenio;
documento-acuerdo que en el desarrollo de lo planteado en el articulo 13 del Tratado referido
elimina las excepciones, propias del momento de su elaboracion -1957-, contempladas en el uso-
trato de animales no humanos segtn la tradicion cultural y religiosa locales. Asi en esa exposicion
de motivos el anteproyecto espafiol matiza que el objetivo principal de esta ley no tanto garantizar
el bienestar animal (no humano) como el trato en nuestra interaccion respetando su dignidad en el
entorno de convivencia y asi precisa “esta Ley recoge una serie de conceptos y términos que, si bien
se han reflejado en otro tipo de normativa relativa al bienestar animal, no se recogieron dentro del
mismo ambito que esta Ley propone, por lo que cambia su definicién.”, y desde este mismo
enfoque recoge la Resolucién del Parlamento de Europa del 12 de febrero de 2020 que sefiala a
Espafia como el principal origen y destino en la compraventa de animales de compafiia, y une a esto
la resolucion del mismo érgano europeo que vincula el tema del mercado con la estrategia de la
biodiversidad (apartado II de la exposicién de motivos) Asimismo, la Resolucion del Parlamento
Europeo de 9 de junio de 2021, sobre la “Estrategia de la Biodiversidad 2030”, insta a los Estados
Miembros a desarrollar los Listados Positivos, listas blancas de especies permitidas para la
importacién, el mantenimiento, la cria y el comercio como animales de compaifiia sobre la base de
una evaluacién cientifica, solicitando su desarrollo a la mayor brevedad posible. Ademas, también
en eta ultima resolucién del Parlamento Europeo se insta a los paises miembros a ampliar los
recursos ecologicos y de biodiversidad, mediante zonas verdes en areas urbanas y promoviendo la
interconectividad entre habitats y creacion de corredores verdes y a combatir el trafico de especies
exaticas y silvestres.
Atendiendo a que la delimitacion del ambito de aplicacion de este anteproyecto requiere de
definiciones, o en su caso también de redefiniciones (aun no siendo el objetivo especifico el
bienestar animal, recoge la definicion dada por la Organizacion Mundial de Sanidad Animal), si es
de hacer notar que aqui nuevamente se presentan conceptos, en principio basicos, como son los de
derecho y dignidad animal (no humano), tomados de esas otras normativas que también se ha visto
que hacen un uso mas que intuible (que seria insuficiente) borroso (deficiente), por cuanto es en
ellos que intenta apoyarse toda la declaraciéon de principios y desarrollo posterior de la normativa
reguladora de la relacion humanos no humanos, por eso planteaba yo al comienzo de la exposicién
de motivos del anteproyecto que se iniciaba sin recurrir, de momento y de forma directa, a
cuestiones éticas, pero “luego” usarlas sin mas como fundamento, y teniendo la idea clara de la
necesidad de definiciones o redefiniciones, no parece del todo acertado ese proceder.
En cualquier caso lo que no capto del todo es la critica del grupo espafiol cuando se refiere a que el
problema de esta normativa emergente en Espafia arranca al considerar a pocas especies, pues es
cierto que se centra en los animales de compafiia (no valen amistades ni familiares, y tampoco es de
extraflar que esto ocurra, aparte de por errores de perspectiva, en una especie omnivora tendente a
carnivora - hay, o puede completarse si el capital asi lo decide, conocimiento disponible para dieta
completa alternativa-), para lo que si hay definicién, ya que intenta aplicar el Convenio europeo al
respecto, acuerdo este que considerando las especificidades de cada Estado miembro permite la
flexibilidad en su aplicacion a través de una serie de declaraciones y reservas a la vez que su
articulo 22 permite la denuncia por cualquier parte al Convenio.
Dentro de esa flexibilidad para la puesta en practica nacional del Acuerdo copio (los resaltados son
mios), para evitar cualquier posible error, el Capitulo III de este Convenio europeo:

CAPITULO III

Medidas complementarias respecto de los animales vagabundos
ARTICULO 12

Reduccion del nimero de animales vagabundos
Cuando una de las Partes considere que el numero de animales vagabundos
constituye un problema para ella, adoptard las medidas legales vy/o



administrativas necesarias para reducir su numero por medios que no causen
dolores, sufrimientos ni angustias evitables.

a. Al aplicar esas medidas debera exigirse que:

i. si han de capturarse esos animales, ello se haga con los menores
sufrimientos fisicos y psiquicos posibles, habida cuenta de la naturaleza del
animal;

ii. si los animales capturados van a ser objeto de tenencia o sacrificio, ello se
haga de acuerdo con los principios establecidos en el presente Convenio.

b. Las Partes se comprometen a tratar de:

i. llevar a cabo la identificacion permanente de perros y gatos por medios
apropiados que solo provoquen dolores, sufrimientos o aflicciones ligeros o
pasajeros, como el tatuaje, acompafado por la inscripcion del nUmero en un
registro, junto con los nombres y direcciones de los propietarios;

ii. reducir la reproduccidn no planificada de perros y gatos| estimulando su
esterilizacion;

iii. alentar a quienes encuentren perros o gatos vagabundos a que lo pongan
en conocimiento de la autoridad competente.

ARTICULO 13

Excepciones sobre captura, tenencia y sacrificio
Las excepciones a los principios establecidos en el presente Convenio en
cuanto a la captura, tenencia y sacrificio de animales vagabundos sélo seran
admisibles cuando sean inevitables en el marco de programas
gubernamentales para el control de enfermedades.
(https://www.boe.es/diario _boe/txt.php?id=BOE-A-2017-11637 )

En esa legitima preocupacion por la biodiversidad el grupo espafiol, como recoge el titulo de su
articulo, se centra en los gatos callejeros en la medida en que dentro del proyecto de ley espafiol se
presta especial atencién al cuidado de las comunidades de estos animales, considerados por su
naturaleza depredadora, grave peligro para el sostenimiento de la biodiversidad. Es cierto que
hablar del Convenio Europeo sobre Proteccion de Animales de Compaiiia es ponernos en 1987,
pero tampoco lo es menos que lo que este documento significa ha llevado un seguimiento y
desarrollo como muestra esa Resolucion del Consejo de junio de 2021. También debe de
reconocerse que quiza el momento actual es crucial para el medio ambiente pero, con todo ello
presente, hay dos cuestiones a valorar:

a) Es real el hecho de la existencia en Espafia de colonias de gatos callejeros cuyo nimero justifica
la especial atencion que el anteproyecto les dedica, ante cualquier otra especie y que, pese a que el
Convenio en el articulo uno de definiciones habla de animal vagabundo (1.5) y de animal de
compaifiia (1.1), si se atiende al origen de los gatos callejeros, casi se esta forzado a admitir a estos
seres en la definicién de animal de compaiiia (Se entendera por animal de compafiia todo aquel que
sea tenido o esté destinado a ser tenido por el hombre, en particular en su propia vivienda, para que
le sirva de esparcimiento y le haga compafiia). El resaltado, que es mio, trata de referir al pasado del
gato, siguiendo el texto de J. Bradshaw En la mente de un gato (Bradshaw, 2019) , donde centra las


https://www.boe.es/diario_boe/txt.php?id=BOE-A-2017-11637

primeras relaciones a perdurar entre gatos y humanos en la “accidentalidad” de los primeros silos de
grano que proporcionaron un beneficio mutuo pero que, en la linea de lo apuntado por Mosterin
sobre evolucion moral, ya podemos prescindir del gato para todo, lo que ocurre es que (Bradshaw,
2019: 137-169) este cazador necesitado de carne ahora necesita de la domesticacion, proceso para
el que tiene gran facilidad, y de ese modo termina su adaptacion de animal salvaje a compafiero del
humano.

b) En las mismas paginas de John Bradshaw llama mi atencion, con una interpretacién compatible
con el dato que él aporta, de que a comienzos de los afios setenta del pasado siglo el Capitalismo
hizo posible la democratizacién de que haya un gato en casa mediante la produccion industrial de
ese alimento especifico (bajo coste, accesibilidad garantizada). Sea como sea si que él presenta,
razonablemente, este hecho como factor que facilita el aumento de gatos domésticos y la
consecuencia negativa que esto ha podido suponer como es el vagabundeo, pero ante esto i) aunque
sea un gato abandonado, o descendiente de ellos, sigue siendo un gato (domesticable) en el mismo
grado en que una persona indigente sigue siendo persona, salvo, eso si y que quede bien claro, en
discursos que se alejan de la naturaleza social del animal humano (neotenia) y son incapaces de ver
que los problemas medioambientales son globales y, por tanto, su solucion también lo es.

ii) Sin negar que las colonias de gatos puedan suponer un problema que a su vez adquiera diversas
dimensiones, y aunque el Convenio Europeo advierta en el preambulo de los posibles peligros
inherentes a la superpoblacion de animales, esta situacion no deberia entenderse, desde una
interpretacién interesada, como justificacién para plantear cualquier via para solucionar, o prevenir,
el hipotético problema o problemas, de ahi que el Convenio de referencia precise esta circunstancia
en el ya presentado capitulo III. En otras palabras: el fin no justifica los medios, por ello deseo
seguir pensando que el legitimo derecho (humano, moral, juridico, politico, social, geoestratégico,
... del tipo que sea) de la Federacion Rusa a garantizar su seguridad no justifica las acciones que
lleva a cabo en Ucrania y, por ende, en el mundo globalizado que forma nuestra época.

Continua el articulo, centrado en este que es su tema, considerando, desde el posible contraste, dos
formas opuestas de evitar ese desastre que supone la existencia de colonias de gatos callejeros
(quiero pensar que la existencia de un excesivo nimero de colonias): la primera la de la extincion,
apoyando la validez de esta manera de hacer en un estudio de 2004 de M. Nogales et al. (Nogales et
al. 2004: 312) en el que se muestra el éxito, relativo, en la solucion del problema posible al
erradicar las colonias callejeras en algunas de las pequefas islas oceanicas en las que se ha puesto
de practica. Las formas en las que se ha intentado erradicar estas agrupaciones no han sido la
adopcién o la derivacién a un refugio, pero si mediante trampa, caza con perro, combinacion de
ambas, envenenamiento, introduccion de enfermedad viral (Nogales et al., 2004: 313). No voy a
cabo en criticar la parcialidad del éxito en la misma medida en que no cuestiono que gato que no
existe gato que no causa problemas.

Los nimeros que muestra este estudio se han utilizado para contrastar con la alternativa al problema
de la biodiversidad que consiste en el control de las poblaciones con el método de la captura,
esterilizacion y suelta. Asi se presenta (a continuacion reproduzco el original y una traduccion por si
mi interpretacion ha sido desacertada) que si el sistema de la extincion ha sido parcial el del control
(captura, esterilizacion y retorno) ha sido nulo o contrafinalistico: “ However, TNR only enables
population reduction when applied at high rates over long time-frames and in spatial contiguity, at
very high costs, and with compensatory effects that should be simultaneously managed (Gunther et
al., 2022). Such complex, frequently unaffordable management would result in TNR perpetuating
or even increasing the already high number of stray cats in cities and rural areas, thus maintaining
(in the short-term) and then boosting (over longer time frames) their devastating impacts on
biodiversity. Sin embargo, TNR solo permite la reduccion de la poblacién cuando aplicado a altas
tasas durante largos periodos temporales y en contigiiidad espacial, a costos muy altos, y con
efectos compensatorios que deben ser manejados simultaneamente (Gunther et al., 2022). Tal
complejo, de gestion frecuentemente inasequible, daria lugar a que TNR perpetuara o incluso
aumentara el ya alto nimero de gatos callejeros en las ciudades y zonas rurales, manteniendo asi (a


https://conbio.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/csp2.12706#csp212706-bib-0006

corto plazo) y luego potenciando (en periodos de tiempo mas largos) sus impactos devastadores
sobre la biodiversidad.”.

En este fragmento anterior del articulo que leemos podria parecer que se concluye lo mismo que
plantea el estudio de Gunther et al. de 2022, pero Gunther y su grupo hablan de dificultad no de
imposibilidad y esto ocurre, junto a otra cuestion que luego muestro, porque en la fase de estudio
entre los afios 2012-2014 se observ6 la reduccion de gatos callejeros en un 7% (Gunther et al, 2022:
5 - preprint -)

De esta contraposicion entre métodos posibles concluye el articulo de Carrete et al., como propuesta
a la orientacion que debe tener la emergente normativa legal sobre medio ambiente, que “Although
challenging, the medium-term objective of environmental laws should be the disappearance of feral
cats including cat colonies, which should be monitored through quantitative indicators related to the
number of colonies and cats. = Aunque desafiante, el objetivo de mediano plazo de las leyes
ambientales deberia ser la desaparicién de los gatos salvajes, incluidas las colonias de gatos, que
deben ser monitoreados a través de indicadores cuantitativos relacionados con el numero de
colonias y gatos.”.

De entre los hechos en que se quiere apoyar la aportacién de este grupo de investigacion considero:
a) Cuando se plantea que el gato doméstico ha estado implicado en mas de una cuarta parte de las
extinciones de “pequefia” fauna contempordanea no tengo datos para desmentirlo y, ademas, los
gatos son cazadores, pero si afiado sin cuantificar que factores también responsables de esa
desaparicion lo han sido, y siguen siendo (en ese sentido también depredadores), la agricultura y el
cemento. En conexion con esto

b) En el territorio insular con sus plantaciones turisticas y su agricultura intensiva, esta presion
depredadora parece ser mas densa, pero por aquello de entender que los gatos como “mayores”
depredadores son a su vez especies invasoras, también, y sin nimero, hay que aceptar que en las
islas la mayoria de las grandes especies, si no todas, con el humano a la cabeza, son todas ellas
invasoras.

Como mostré, el articulo de Carrete et al. solo recoge parte del de Gunther et al., y entre esas cosas
que no recoge también se encuentran las conclusiones del estudio de 12 afios que plantean
“Nuestros resultados indican que el control de la fertilidad se puede aplicar para controlar e incluso
disminuir el tamafio de las poblaciones abiertas de gatos que deambulan libremente. Sin embargo, la
mejora de los mecanismos de compensacion y la afluencia de gatos inmigrantes podrian limitar este
efecto. Por lo tanto, concluimos que mantener una alta tasa de esterilizaciéon durante un periodo
prolongado y en contigiiidad espacial es necesaria para reducir el tamafio de la poblacién de gatos.
Recomendamos integrar este control con métodos complementarios como la regulacion de recursos
vitales, la eutanasia de gatos enfermos y adopcion.

Desde una vision mas amplia, nuestro estudio sugiere que el éxito de TNR debe ser medido
considerando su contexto ambiental, objetivos y aceptacion publica.

A su vez, los estudios de simulacion pueden ayudar a evaluar tales consideraciones. Para permitir
una interpretacién realista recomendamos incluir pardmetros de posibles efectos compensatorios y
de la densidad dependiente de la inmigracion en estos modelos.

En particular, pedimos un futuro sélido desde la evaluacion de la eficacia de los enfoques
integrados.” (Gunther et al., 2022: 11 — Preprint -).

El rechazo a captura, esterilizaciéon y suelta parece que se presenta como inviable por el coste
economico, con cargo publico (pero no puede ser de otro modo sino como también se da en la
educacion publica y la sanidad ptiblica, ambas esferas presentes en este asunto, salvo si se piensa en
una industria para alimento canina), pero, por el contrario, parece viable, y mas acorde con el
“sentir” de la normativa Europea al respecto sobre la que se asienta el proyecto legislativo espafiol,
si es bien ejecutado y complementado con las indicaciones que plantea el articulo de Gunther y al.,
y asi lo recoge otro articulo, de O. Pérez (Pérez, 2022) sobre lo mismo que el del “grupo C.S.I.C.-
Universidad” pero en sentido contrario, publicado el 26 de mayo de 2022, del que no voy a decir
nada sino que solo lo presento “Por qué la ley que protegera los gatos callejeros también ayudara a
proteger la biodiversidad”.



A modo de conclusion nada, cada persona sabe lo que lee.

NOTAS:

1. Por el sentido general que tiene este tratamiento circunscribo la nocion de vida (en términos
clasicos) a lo animal y lo vegetal o, si se quiere, a parte de las células eucariotas, con las
excepciones necesarias para alguna consideracion sobre las bacterias o, si parece mas adecuado, a
parte de las procariotas.

2. Aqui elimino el “para” y me quedo con que han surgido y han permitido resolver los problemas
que plantea la lucha por la vida, pese a la indicacion hecha por el autor en la pagina 17 de la obra
considerada.

3. También aqui prefiero hablar de estado mental frente a mente, pues si Damasio con mente se
refiere a aquello que integra a la consciencia, los sentimientos, el razonamiento, la percepcién y la
imaginacion cabe decir lo mismo desde estado.

4.La composicion de la cita es mia.

5. Aqui acepto la interpretacion humeana de que forma parte nuestra naturaleza psicolégica, “para
andar por casa”, y pensando que en la evolucion algo se mantiene entre las especies.

6. https://www.youtube.com/watch?v=f801RBGO7Y8 parece recomendable ver la entrevista
completa pues muestra en “directo”, ademas de la exposiciéon generalizada, una reflexion sobre su
obra hasta ese momento que incluye qué aspectos ha cambiado y cuales mantiene.
7.https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-
investigaciones-y-sobre-certeza.pdf , p. 276 (137).

8. Notese aqui que las preguntas las formulo como el humano que soy y, precisamente, el estudio
trata de buscar si esto es asi en los cuervos.

9. Por ejemplo van der Vaart, E., Verbrugge, R., & Hemelrijk, C. K. (2012). Corvid re-caching
without ‘theory of mind’: A model. PloS one, 7(3), e32904. van der Vaart, E., & Hemelrijk, C. K.
(2014). ‘Theory of mind’in animals: ways to make progress. Synthese, 191(3), 335-354.

10. Frans de Waal (de Waal, 2019b) aclara que las caricias de Mama hacia van Hooff en el cuello
son las mismas con las tranquilizaba a otros chimpancés cuando se encontraban inquietos.

11. Este hecho en su situacion extrema llevaria a que el conocimiento asi adquirido de cientifico no
tendria nada, y de conocimiento estaria por ver. El conocimiento particular ni es conocimiento,
salvo para el solipsista, ni mucho menos cientifico y a esa situacién solipsista llevaria la
Neurociencia segun describe la autora; lo entiendo, por tanto, solo como una llamada de atencidn,
ojala sea asi, de Herculano-Houzel a algunos de sus colegas).

12. Conferencia pronunciada el 2 de junio de 2011, durante la 17° Semana de Etica y Filosofia
Politica, desarrollada en la Facultad de Filosofia y Ciencias de la Educacion de la Universidad del
Pais Vasco.

13. Precisar que la Declaracion de la Liga se presento en la sede parisina de la U.N.E.S.C.O. el 15
de octubre de 1978 y el 13 de noviembre de 1987 se firmé en Estrasburgo el Convenio Europeo
Sobre Proteccion de Animales de Compaiiia.

14. Aunque nos empefiemos en hablar como si los otros manejasen el DRAE -Toby, ven que vamos
de paseo a la montafia por el camino largo-. También nos implicamos tanto en el contexto
comunicativo que procedemos a la inversa; comunicar como miembros de la especie del receptor,
asi de Waal (De Waal, 2019b) justifica los sonidos emitidos por van Hoff en su ultima visita a
Mama: “los primat6logos tendemos a imitar los sonidos ...”.

REFERENCIAS:

Aristételes. Etica a Nicomacos, 1103a 15-20.
Aristételes. Fisica, 192b10-25.

Aristételes. Metafisica, 1306a10-2.
Aristételes. Politica, 1253b 4,3.


https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-investigaciones-y-sobre-certeza.pdf
https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-investigaciones-y-sobre-certeza.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8

Bradshaw, J. (2019). En la mente de un gato. Barcelona: RBA Libros S.A.

Pugnar, T., (2007). “An integrative aproche to the saudi of ‘theory-of-mind'-lique habilitéis in
raves”. Japonesa Jornal of Animal Psicologia, 57(1), 1527.

Carrete, M., Clavero, M., Arrondo, E,. et al. (2022). “Emerging laws must not protect stray cats and
Crimston, C., Hornsey, M., Bain, P, et al. (2018).
https://www.researchgate.net/publication/322984957 Toward a Psychology of Moral Expansive
ness/link/5a7bb4270£7e9b55f65ab9e8/download their impacts”.

https://doi.org/10.1111/csp2.12706 .

Damasio, A. (2021). Sentir y saber. El camino de la consciencia. Barcelona: Ediciones Destino. (e-
book) https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26 115.

de Waal, F. (2019a). El ultimo abrazo. Las emociones de los animales y lo que nos cuentan de
nosotros. Barcelona: Tusquets editores, S.A.

de Waal, F. (2019b). (Entrevista) https://www.youtube.com/watch?v=f801RBGO7Y8 .

Kant, I. (2003): Fundamentacion de la metdfisica de las costumbres. Biblioteca Virtual Universal.
https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf .

Kant, I. (2008): La metafisica de las costumbres. Madrid: Editorial Tecnos.

Klebl, C., Luo, Y., Tan, N., et al. (2021).” Beauty of the Beast: Beauty as an important, in the moral
standing of animals”. Journal of Environmental Psychology, 75, 101624.

Gunther, 1., Hawlena, H., Azriel, L., et al. (2022). “Reduction of free-roaming cat population
requires high-intensity neutering in spatial contiguity to mitigate compensatory effects”.
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v?2.full.pdf .

Herculano-Houzel, S. (2020). “Birds do have a brain cortex—and think”. Science 369 (6511),
1567-1568. https://doi.org/10.1126/science.abe0536

Mosterin, J. (1986). Historia de la filosofia. 4 Aristdteles. Madrid: Alianza Editorial, S.A.

Nieder, A. Wagener, L. & Rinnert, P. (2020). “A neural correlate of sensory consciousness in a
corvid bird”. Science 369 (6511), 1626-1629. doi: 10.1126/science.abb1447

Nogales, M., Martin, A., Tershy, B., et al. (2004). “A review of feral cat eradication on islands”.
Conservation Biology, 18, 310-319.

Pérez, O. (2022). https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf .

Plotnik, J.M., de Waal, F. & Reiss, D. (2006). “Self-recognition in an Asian elephant”.
Proceedings of the National Academy of Sciences, 103 (45): 17053-17057. Doi:
https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103

Premack, D. y Woodruff, G., (1978). “Does the chimpanzee have a theory of mind?”. Behavioral
and brain sciences, 1(04), 515-526).

Rowlands, M. (2012). “;Pueden los animales ser morales?”. Dilemata, afio 4, n.° 9, 1-32.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372.

Sol, D., Olkowicz, S., Sayol, F. et al.. ” Neuron numbers link innovativeness with both absolute and
relative brain size in birds”. Nat Ecol Evol (2022). https://doi.org/10.1038/s41559-022-01815-x.
Stacho, M., Herold, Ch., Rook, N. et al. (2020). “A cortex-like canonical circuit in the avian
forebrain”. Science 369 (6511). doi: 10.1126/science.abc5534 .

Taylor, A.H., Miller, R. y Gray, R.D. (2012). “New Caledonian crows reason about hidden causal
agents”. Proceedings of the National Academy of Sciences, 109 (40): 16389-1639. Doi:

https://doi.org/10.1073/pnas.1208724109.

Taylor, A. H., Medina, F. S., Holzhaider, J. C., et al. (2010). “An investigation into the cognition
behind spontaneous string pulling in New Caledonian crows”. PloSone, 5 (2) €9345.

Taylor, A. H. (2014).” Corvid cognition”. Wiley Interdisciplinary Reviews: Cognitive Science, 5(3),
361-372.

van der Vaart, E., Verbrugge, R., & Hemelrijk, C. K. (2012).” Corvid re-caching without ‘theory of
mind’: A model”. PloS one, 7(3), e32904.

van der Vaart, E., & Hemelrijk, C. K. (2014). ”‘Theory of mind’in animals: ways to make
progress”. Synthese, 191(3), 335-354.



https://doi.org/10.1073/pnas.1208724109
https://doi.org/10.1126/science.abc5534
https://doi.org/10.1038/s41559-022-01815-x
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372
https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf
doi:%2010.1126/science.abb1447
https://doi.org/10.1126/science.abe0536
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf
https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8
https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26_115
https://doi.org/10.1111/csp2.12706
https://www.researchgate.net/publication/322984957_Toward_a_Psychology_of_Moral_Expansiveness/link/5a7bb4270f7e9b55f65ab9e8/download
https://www.researchgate.net/publication/322984957_Toward_a_Psychology_of_Moral_Expansiveness/link/5a7bb4270f7e9b55f65ab9e8/download

	CAPÍTULO III
	Medidas complementarias respecto de los animales vagabundos
	ARTÍCULO 12
	Reducción del número de animales vagabundos
	ARTÍCULO 13
	Excepciones sobre captura, tenencia y sacrificio
	Kant, I. (2003): Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Biblioteca Virtual Universal. https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf .
	Stacho, M., Herold, Ch., Rook, N. et al. (2020). “A cortex-like canonical circuit in the avian forebrain”. Science 369 (6511). doi: 10.1126/science.abc5534 .

