
Y YO …  ¿QUÉ DIGO?. Nosotros “y” el entorno

El entorno
Entiendo  que el planeta Tierra es la condición esencial para la vida como la conocemos desde los
niveles  biológico  y  psicobiológico,  siendo  él  mismo  vida  ya  que  proporciona  los  elementos
indispensables para ello (se puede pensar en  el tratamiento que efectuó Aristóteles de las relaciones
entre todo y parte  al decir que el todo no coincide con la suma de las partes ( Metafísica 1036a10-
20)), sin que esto suponga caer en el organicismo clásico, y, además, resulta fácil suponer que sin
las especies existentes a lo largo del proceso evolutivo este planeta sería bien distinto. Por esto, en
términos más metafóricos, podría decir que el planeta aparece como un apéndice de los seres vivos
en cuanto que está directamente ligado a ellos, pero con la gran salvedad de que al menos algunos
apéndices, y dependiendo del modo en que ocurra,  en muchos casos son prescindibles sin que ello
suponga una gran atrofia  para el  individuo,  algo que no ocurre en el  caso de La Tierra:  si  no
cuidamos su correcto funcionamiento eso que llamamos la vida, desde el nivel más básico en que
pensemos en ella, desaparece, así se rompe también con la metáfora. Los seres vivos formamos
parte de ella (la Tierra) y es, por lo conocido hasta el momento, una especificidad de este planeta
frente al resto.
Aunque pueda parecer lo contrario, somos tan conscientes de esa nuestra dependencia que tratamos,
y  en  algunos  casos  lo  conseguimos,  de  Re-crear  de  modo  permanente  estas  condiciones
fundamentales del planeta para seguir viviendo, así que la ya necesidad de recreación proviene tanto
por haber dilapidado los recursos que la naturaleza del planeta nos ha ofrecido como por asumir que
el universo del que formamos parte tiene su propia dinámica.
Así, por un lado, ese desenfreno en el consumo de los recursos de nuestro planeta nos muestra que
estos son limitados pero, a su vez, lo “son” los del universo. Además, tenemos que “jugar” con ellos
para mantener en lo posible el crecimiento poblacional hasta que sea imprescindible que en esas
condiciones de vida recreadas se introduzcan criterios de natalidad que “eviten la selección natural”
en la especie humana (ese proceso en el resto de especies, de momento, no lo considero pero sí
asumo la idea clara de que ha sido el responsable de la aparición de la vida al menos hasta el
surgimiento de la humana, y en esta idea está implícito ese proceso de las especies).
Para  poder  estar  de  forma  casi  continua  recreando  las  condiciones  de  vida  disponemos  del
conocimiento científico, lo que manifiesta que el proceso evolutivo que ha sufrido el planeta (del
universo no hablo) hasta llegar a la vida no ha sido tan nefasto, en el sentido, y esto lo considero
prioritario (la conciencia),  de que si  queremos entre todos,  en cuanto que usuarios y por tanto
partícipes -financiamos- de la ciencia, podemos intentar revertir, o en el peor de los casos controlar,
lo  que hasta  ahora  hemos  hecho de  manera  desastrosa  en  nuestra  relación  con el  planeta,  por
supuesto  que  incluyendo a los  seres  vivos  de los  que  formamos parte  en ese  modo de hacer
negativo.
Esa conciencia que tenemos, aunque sea o haya sido “falsa conciencia”, de la limitación de recursos
o de la dinámica universal (sea la que sea “si es algo”) se presenta también en las aplicaciones del
conocimiento de la ciencia donde seguimos intentado recrear las condiciones de nuestro planeta, de
nuestra vida, fuera de él,  que ojalá no sea necesario recurrir a ello porque hemos acabado para
siempre con la Tierra sino porque es una exigencia (así nos presentamos como animales necesitados
de conocimiento: cognitivos) para la vida en el proceso del Universo.
Para este desarrollo del conocimiento es preferible que además de, por ejemplo y en un primer paso,
intentar crear oxígeno,  agua y combustible  en La Luna, potenciar también los vuelos turísticos
espaciales al estilo  de Space X (sin analizar los motivos reales y sin detallar los efectos negativos
de este capitalismo turístico que requiere y abusa de energía y producción de restos) frente al de los
aviones del día del juicio final, o el de la centrifugadora para lanzar satélites de comunicaciones,
que  evite  parte  de  la  basura  espacial,  frente  al  desarrollo  de las  lanzaderas  P-35 para  el  misil
hipersónico.    
Hasta aquí he planteado, teniendo cuidado con el término “esencia”, que el planeta-naturaleza es
nuestra  esencia-naturaleza  pues  necesitamos,  allá  donde estemos,  disponer  de  esas  condiciones



naturales que permiten nuestra  vida,  por ello  el  término naturaleza es  clave para la  visión que
podamos tener del planeta y de nosotros mismos como parte integrante desde la especificidad que
antes refería,  de manera que esta especificidad (la vida) en el nivel más inmediato se inicia en el
sustrato físico-químico que por sí mismo se complejiza dando lugar a esa emergencia más elaborada
que es la vida.
Es aquí donde se hace necesario decir  algo más concreto respecto a la naturaleza (pues siendo
“esencia” también es una unidad plural) que permita poner esta noción en relación con la de vida.
Para ello, con todo lo antiguo que es, me fijo en la obra de Aristóteles (Física 192b10-25) donde
plantea que la naturaleza es un principio y causa del movimiento o del reposo de las cosas que son
por naturaleza, tales como animales, plantas, y los cuatro elementos clásicos (tierra, agua, aire y
fuego),  distinguiendo a estas cosas naturales de las  artificiales que no tienen este principio del
movimiento.
Ir hasta Aristóteles es solo para mostrar que algunos clásicos ya concebían a la naturaleza como un
todo,  sin  tener  que  entrar  en  el  par  Kósmos/Kháos,  donde no están,  por  ejemplo,  el  mar  y la
atmósfera  por  una  parte  y  las  plantas  y  los  animales  por  otra,  sino  que  ese  todo/s  están
caracterizados por la disposición en sí mismos del movimiento, de modo que tan naturaleza es una
montaña donde se forma hielo como lo es la gaviota que se nutre en el mar (por lo que se infiere
que la noción de cambio en Aristóteles atiende a su contexto organicista, no al nuestro, pero esa
distancia es salvable desde la noción general de movimiento o cambio). Así, en la actualidad la
ciencia nos indica que los procesos físico-químicos de la materia se dan por sí mismos y de ellos
emergen niveles  de estructuración  más complejos  que  permiten  distinguir  entre  materia  viva  y
materia no viva (nótese que no refiero el término inerte) y así llego al vínculo entre la noción de
naturaleza y la de vida para especificar algo más respecto a esta última en relación con el planeta,
Tierra en este caso.
La  idea  aristotélica  de  naturaleza,  solo  en  el  sentido  específico  señalado  (pues,  entre  otras
cuestiones,  además de  organicista  también lo  era  fijista  con todo lo que ello  implica),  permite
referirse a la noción de vida, comúnmente aceptada, en su nivel más primario como la capacidad
(esta se muestra en el hecho de la adaptación de un sistema al entorno) que tiene un sistema para
regular (principio del movimiento o cambio) sus recursos internos ajustándolos a los cambios del
medio, y es esta (vida) quien  comienza a especificar a los seres naturales (animales y plantas) cuya
existencia depende del resto de la naturaleza que forma al planeta, pues su materia o bioelementos
(carbono,  hidrógeno,  oxígeno,  nitrógeno,  fósforo  y  azufre)   da  lugar  a  las  biomoléculas  que
constituyen  las  células  como  unidades  primarias  de  los  seres  vivos,  y  en  estas  se  presentan
diferencias respecto a sus componentes  surgiendo así la distinción entre animales y plantas.1 De
todo esto resulta, de un modo muy simplificado y simplista, la naturaleza (planeta) como elementos
químicos, biomoléculas, plantas y animales.

El entorno se complejiza y, además, se hace nuestro
Con esta idea no albergo ninguna duda de que somos animales que formamos parte del planeta al
compartir los elementos naturales que permiten la vida y, por ello y de modo más específico, con
los animales por la mayor afinidad celular.
Dije  que  sin  cuidar  el  correcto  funcionamiento  del  planeta  (por  eso  no  era  apéndice)  la  vida
desaparece, también que tenemos conciencia o “falsa conciencia” de la limitación de recursos y de
la dinámica del universo pero ¿en qué consiste el uso correcto del planeta?.
La referencia es que sin los bioelementos la vida es imposible pero como la noción de correcto no
es la misma, por ejemplo, respecto al uso que haga del agua un agricultor o un deportista acuático
(salto, natación, gimnasia acuática, waterpolo ...),  para intentar aproximarnos algo a esa posible
corrección (sin demasiadas  pretensiones)  hay que partir  de  entenderse  como agricultor  o  como
deportista acuático. Aquí la pista es clara: somos animales.
Para  entendernos  como  animales  (agricultor  o  deportista),  desde  su  aspecto  más  primario  y
genérico, y por lo de la vida como capacidad para adecuar los recursos internos a los cambios del
entorno,  recurro  a  la  inteligencia  entendida  como como  la  facultad  (vale  lo  dicho  arriba  para



capacidad   también  aplicable  a  facultad)  para  resolver  problemas  (cómo  adecuar  los  recursos
internos al cambio externo) siendo el principal garantizar la vida, y desde aquí comparto la visión
que a este respecto ofrece António Damasio ( Damasio, 2021: 31-32) al plantear la distinción entre
inteligencia explícita y no explícita para afirmar que ambos “tipos de inteligencia surgieron para
realizar la misma tarea: resolver los problemas que  plantea la lucha por la vida”.2  
Lo que caracteriza a cada una de estas es que la explícita necesita de una mente3 que debe colaborar
con  la  consciencia  y  los  sentimientos  como (de  nuevo  capacidades,  valga  lo  dicho  para  ello)
capacidades con ella relacionadas (Damasio, 2021:30) frente a las no explícitas, que adolecen de
esta  “mente”  (consciencia  y  sentimiento),  como  cómputos  bioeléctricos  articulados  a  nivel
molecular (Damasio, 2021: 31).
Con esta caracterización Damasio centra el estudio de la inteligencia y la consciencia a partir de las
inteligencias no explícitas de los organismos unicelulares, y por excelencia de las bacterias, dejando
de lado el tratamiento de la inteligencia no explícita en los virus al decir de ellos “Los virus son
cosas sin vida que actúan de manera inteligente en lo que respecta al fomento de la expansión de esa
carga potencialmente productora de vida que poseen: los ácidos nucleicos.” (Damasio, 2021: 32);
así enmarca el fenómeno de la vida desde los organismos unicelulares hasta los humanos mediante
relaciones de interdependencia y colaboración  necesarias incluso entre los extremos (Damasio,
2021:  122-123)  (aquí  estarían  excluidos  los  virus  aunque algunos  bacteriófagos  contribuyan  al
sostenimiento de la vida), e incluyendo al mundo vegetal (Damasio, 2021: 124-125), donde esa
actividad vital, fruto de la inteligencia no explícita, se manifiesta en el movimiento (antes hablaba
yo de Aristóteles) que facilita su perpetuación (Damasio, 2021: 47-48).
Continúa el rastreo del surgimiento y evolución de la consciencia en los organismos pluricelulares
entendiendo que es ella quien posibilita las experiencias mentales, especialmente las negativas de
dolor y muerte, que son las responsables del desarrollo de los mecanismos necesarios para sostener
la vida.  
Esta acción de superación de lo negativo le facilita, y entiendo que a cualquiera, aceptar que esa
consciencia es algo común a los animales, por tanto organismos pluricelulares, sean vertebrados o
no, mamíferos o insectos y esto es de relevancia para hablar de la relación entre animales humanos
y no humanos desde esas experiencias mentales (Damasio, 2021: 35-36), poniendo el límite en los
organismos unicelulares (de capital importancia las bacterias en tanto que imprescindibles para la
vida pluricelular, sin dejar de considerar a hongos y algas) y también en las plantas al carecer en
ambos  casos  de  sistema  nervioso,  pues  el  surgimiento  evolutivo  de  estos  sistemas  nerviosos
expandieron los logros de las inteligencias no explícitas (Damasio, 2021: 23); si bien es común a
todo organismo, o ser vivo, la capacidad de sentir, no consistiendo el sentir en un percibir sino que
es el primer conocimiento a partir del cual el organismo reacciona para perpetuar la vida mediante
homeostasis si nos referimos a los unicelulares (Damasio, 2021: 15); lo que manifiesta que es un
conocimiento no consciente, aunque en relación a los animales también estos mecanismos pueden
estar presentes en algunas fases del proceso constructivo de los estados mentales desde sentimientos
primarios (Damasio, 2021: 55).
Esa superación mental de las experiencias negativas significa que las repuestas de los animales para
sostener la vida son creativas frente a las del resto de organismos que son homeostático-mecánicas,
por ello para ver qué ocurre con estas respuestas presenta a la cultura como criterio diferenciador
entre animales humanos y no humanos (Damasio, 2021: 46-48), de tal suerte que la creatividad de
la consciencia demuestra que, como antes decía (Damasio, 2021: 77), esos sentimientos negativos
han permitido a algunos no humanos evitar  ciertos de esos estados o,  en el  peor de los casos,
paliarlos  pero  no  modificar  las  situaciones  responsables  de  ellos,  algo  que  sí  ocurre  con  los
humanos (dije antes que creamos y recreamos condiciones de vida). En esta línea tiene que mostrar
cuál es entonces la diferencia, grande si la hay, y presenta como animales creativo-culturales, a los
insectos “sociales” que no siendo exclusivo de ellos permite a Damasio justificar la consciencia en
insectos, aunque encuentra que ese modo de crear de estos animales está limitado en su evolución.
También  se fija respecto a los mamíferos en los rituales  funerarios de los elefantes que parecen
mostrar conciencia del propio sufrimiento ante la muerte  de otros elefantes (algo importante para lo



que luego trataré) lo que determina la creación de pautas de conducta para el sostenimiento de la
vida, que según lo dicho en lo de modificar los desencadenantes del sufrimiento, también estas
respuestas de los elefantes encuentran un tope, y es  por ello que concluye que las diferencias entre
humanos y no humanos no se deben a distintas naturalezas de la consciencia, por lo que la idea de
evolución sigue presente, sino a una cuestión de grado de complejidad (calibre) de cada especie.
De todo el estudio que presenta el profesor Damasio en este libro, y como él dice, aunque sea solo
para transmitir lo que está en toda su obra y no se ha entendido, razón esta por la que lo he tomado
como  referencia,  me  quedo  con  dos  cuestiones,  que  aunque  sean  amplias  las  citas  no  voy  a
apropiarme de sus palabras:
Primera “La exagerada distinción entre las capacidades humanas y las no humanas para afrontar las
adversidades,  generada  por  un  enfoque  excepcionalista  de  las  facultades  humanas,  es
profundamente errónea. Es grandilocuente cuando se trata de los humanos, subestima de manera
injustificada a los no humanos y no reconoce las relaciones de interdependencia y cooperación que
existen entre los seres vivos, del nivel microscópico al humano. Por último, tampoco es capaz de
reconocer  la  presencia  de  esas  poderosas  motivaciones,  diseños  y  mecanismos  que  vienen
manifestándose en la naturaleza desde que comenzó la vida - e incluso en la física y la química que
la precedieron - y que, con toda probabilidad, son al menos en parte responsables de los primeros
esbozos de ese desarrollo cultural que generalmente se atribuye a los humanos.”  (Damasio, 2021:
123).
Segunda “Aceptar prioridades y reconocer la interdependencia puede ser útil mientras lidiamos con 
los estragos que los humanos hemos infligido a la Tierra y a su vida,  …  Después de todo, hay una 
cierta esperanza, y quizá también debiera haber algo de optimismo.” (Damasio, 2021: 125-126)4.
Desde  esta  primera  cuestión  y  en  relación  a  la  diferencia  presentada  por  Damasio  entre  la
consciencia humana y la no humana en el calibre de cada especie, en lo indicado en cuanto  al límite
de los no humanos para superar situaciones de dolor  o sufrimiento por no poder  modificar  las
causas que los generan se puede replantear si en ningún caso esto es posible o, si por el contrario,
cabe entrever situaciones de especies específicas que, sin negar la diferencia planteada por el calibre
de cada una sino más bien lo contrario: reafirmar dicha diferencia en el grado y en consecuencia el
número en  que se modifican esos elementos responsables, permite que alguna de esas no humanas
sea  capaz  de  realizar  pequeñas  de  estas  modificaciones  (en  principio,  pensar  en  el  uso  de
herramientas y  metaherramientas).

El criterio de la adaptación eficiente
A este propósito, entre otros, se prestan los estudios realizados a los cuervos de Nueva Caledonia y
a  grupos  de  chimpancés  y  de  bonobos,  tomando  aquí  cuerpo  la  idea  de  Damasio  de  que  la
superación  de  lo  negativo  es  común  a  todo  animal,  siendo  el  caso  de  aves  y  mamíferos
(considerando aparte, de momento, al ornitorrinco y al equidna), pese a tener estructuras cerebrales
diferenciadas.
En relación a los cuervos, y ya que existen cada vez más estudios sobre ellos, considero en primer
lugar el  experimento realizado por el  grupo de la  Universidad de Auckland,  formado por A.H.
Taylor, R. Miller y R.D. Gray (Taylor, Miller y Gray, 2012), cuyos resultados les permiten sostener
que estas aves realizan inferencias o razonamientos sobre causas ocultas, y si bien se refieren a la
conexión de elementos concretos en fenómenos particulares el hecho de que las causas no sean
manifiestas podría significar cierto grado, por mínimo que este sea, de “abstracción” y así cierta
disposición, también mínima si lo fuera, al “pensamiento abstracto” que, con independencia de la
problematicidad de la causalidad,5  se muestra, esa vinculación causal, como factor indispensable
para hablar de consciencia y, además, se manifiesta en la formación de pautas de conducta que
resultan  en  la  “creación”,  y  a  lo  mejor   innovación,   de  elementos  (  meta-herramientas  y
herramientas ) básicos para intentar superar situaciones de dolor y sufrimiento.
Pese  a  esto,  el  que  la  interpretación  causal  sea  “necesaria”  para  hablar  de  consciencia  (y  el
conocimiento que se persigue) no significa que sea suficiente, y así en un estudio previo, también de
un grupo de la Universidad de Auckland y a la vez que encabezado por A. H. Taylor, ( Taylor et al.



2010) tratando de buscar, en los cuervos de Nueva Caledonia, comportamientos espontáneos en la
resolución de problemas que requieren de la imaginación para crear la representación mental del
proceso a ejecutar, y siendo así conscientes de las consecuencias de la acción, concluyeron que, a
falta de contrastaciones más concluyentes, los comportamientos observados en las aves durante la
ejecución  experimental  podían  explicarse  por  mecanismos  de  condicionamiento  operante,
incluyendo la  percepción motora,  y  no a  través   del  conocimiento causal.  Con esta  alternativa
explicativa la innovación como factor clave en la resolución de problemas queda por encontrarse.
La forma de decidir  si  el  razonamiento causal  o el  condicionamiento operante son el  elemento
básico presente en estas aves para la resolución de problemas podría buscarse en la intervención
causal  sobre  el  entorno  para  modificarlo,  de  modo  que  partiendo  del  hecho  de  que  el  animal
humano puede “observar” relaciones causales  en el  entorno y luego recrearlas modificando los
agentes (en un día soleado si quiero saber la hora y esta alternativa explicativa no tengo reloj - que
no sé cómo funciona - utilizo un palo), este posible estudio se centra en la consideración del uso de
herramientas y metaherramientas en esas posibles intervenciones innovadoras, y aquí  otra vez un
grupo con H.  A.  Taylor  a  la  cabeza  (Taylor  et  al.  2014)  se  pone a  ello  intentando  buscar  las
habilidades para la creación de acciones innovadoras entre niños de 24 meses y grupos de cuervos
de Nueva Caledonia hábiles en la construcción y el manejo de tales instrumentos.
La  conclusión  más  general  de  este  estudio  es  que  los  cuervos  no  son  capaces  de  generar
intervenciones causales en el contexto desde la “observación” de relaciones entre causa y efecto,
negándose así su potencial para ser creativos, pero sobre todo innovadores en las acciones causales
que llevarían a la modificación de las condiciones del entorno. Por esto, y aun siendo capaces de
inferir causas ocultas, el uso de herramientas y metaherramientas no es suficiente para producir la
evolución de la capacidad de innovación causal, algo que sí se manifiesta en los niños de 24 meses,
por lo que se piensa que son mecanismos cognitivos diferentes los que permiten la comprensión
causal en humanos y en cuervos, pero como casi siempre (y esto es esencial para la supervivencia
de la ciencia) se necesitan más pruebas confirmatorias y si es así dilucidar cuáles son esos distintos
mecanismos cognitivos.  
En esta línea un reciente estudio publicado en julio (Sol et al. 2022), tomando como muestra para la
investigación 111 especies de aves, presenta una correlación entre el  número de neuronas en el
telencéfalo paleal con una propensión a la innovación. Esta caracterización de la innovación lleva
implícito que el tamaño cerebral (absoluto y relativo) está presente en el potencial cognitivo de cada
especie,  tamaño que se asocia  a  reajustes neuronales  durante el  desarrollo  cerebral  posterior  al
surgimiento del individuo, reajustes que suponen covarianza positiva en el número de neuronas si
ese período de desarrollo es más prolongado.
Desde  esta  consideración  inicial  en  las  aves,  que  podría  ser  extrapolable  a  los  mamíferos  no
humanos,  para  dar  cuenta  de  los  posibles  mecanismos  diferentes  de  cognición  entre  especies,
aunque parezca que la incógnita respecto a la capacidad para la innovación puede ser explicada para
las distintas especies, lo sea o no vuelvo al punto de partida en que planteaba la posibilidad de que
pudiera darse algún caso en que animales no humanos modificasen las condiciones causales para
evitar el dolor y sufrimiento, y no parece claro que se pueda afirmar con muy pocas dudas que sí es
posible, por lo que sigue haciendo válida la interpretación de Damasio a este respecto, pero “no
importa”: no se debe querer hacer a un individuo-especie lo que no es, convertir a un no humano en
humano (ni a la inversa), por lo que usando sus palabras la consciencia creativa o no es una cuestión
de calibre de cada especie, lo que no deja de ser importante para la evolución y valorar la capacidad
de animales no humanos para sobrevivir con un grado de creatividad inferior al de los animales
humanos.   
Lo que sí se muestra en estos estudios es la presencia de un grado de “abstracción” que permite
presentar a los córvidos, los simios y los loros como superiores en este aspecto a otras especies no
humanas, así como en la facilidad para la integración “flexible” de los conocimientos adquiridos
(por  el  mecanismo  que  haya  sido)  en  la  producción  y  manejo  de  las  herramientas  y  meta-
herramientas.  Aunque esto pudiera explicarse desde un mero tipo de asociación respondiente u



operatoria,  la  modificación  (que no creación innovadora)  de  algunos de estos  utensilios  parece
requerir del enriquecimiento tanto de la memoria como de la imaginación.
Como  los  estudios  contemplados  parecen  mostrar  que  la  evolución  ha  ido  generando  estados
mentales conscientes con un alto grado de esto último en especies próximas a la humana, si se
quiere hablar de antropomorfización de especies no humanas habrá que ver a qué aspectos atiende
esta consideración y que en lugar de valorarlo como algo erróneo, sinsentido y negativo, podría
estimarse como lo que nos ha permitido ser lo que somos (la interdependencia de la que habla
Damasio  entre  otros  muchos)  a  la  vez  que servir  de  ayuda para  un  mejor  conocimiento  de  lo
humano y a la inversa: el conocimiento de nuestra estructuración mental puede mejorar la vida de
algunos no humanos, aunque sea de modo puntual para individuos de ciertas especies (no estoy
pensando en hacer animales no humanos empleados, de los empleados humanos ya se ha ocupado el
capitalismo  y  veremos  qué  ocurre  con  el  desarrollo  digital  de  este).  Así,  frente  al  concepto
“negativo” de antropomorfización hago mía la interpretación que sobre el uso que se ha hecho de
este concepto propone F. de Waal y que expresa mediante el término de antroponegación (de Wall,
2019b:  min.  26-32)6  que  entiende  como  la  negación  en  la  literatura  (científica)  de  relaciones
(aspectos comunes) entre animales no humanos y humanos marcando así la diferencia especista, lo
que es contrario a la idea de evolución; siendo esa antroponegación la actitud dominante en las
críticas dirigidas hacia un supuesto antropomorfismo.     
Uno de “mis intereses”, en esta presentación de lo que cada vez se conoce más desde la Etología en
sentido amplio del término, es ver las diferencias de grado entre especies planteadas por António
Damasio, y ya se encuentra que por una cuestión motora y funcional de anatomía (por lo de la
intervención causal) un simio “parece” capaz de mayor desarrollo hacia la innovación cognitiva que
un córvido, ya que  los conocimientos necesarios para la creación están más restringidos en el
segundo que en el primero si se asume que estos dependen de un proceso operante,  pero si se
entiende que el “deseo” de un cuervo por conseguir una recompensa, inalcanzable en un primer
momento,  le  genera  un  estado  mental  negativo,  es  sabido  que  este  animal  ha  sido  capaz  de
modificar  el “instrumento causal”, de esa situación en la que se encuentra, transformándolo en otro
más adecuado para el logro que pretende (un gancho que resulta corto sustituirlo por otro mayor
construido en ese “propósito”), eso sí: su evolución anatómica le dificulta que pueda adquirir un
premio si tiene que manejar a la vez dos ganchos uno por cada lado del objeto en cuestión, pero si
esto fuera así esa situación nunca se produciría en tanto que él nunca ha operado con aquello que no
puede  manejar,  y  pese  a  que  sí  podría  haber  visto  cómo  un  objeto  es  alcanzado  con  el  uso
simultáneo de dos herramientas, si es correcto que el uso de herramientas es insuficiente para el
conocimiento causal, no podría captar la conexión causal “existente”. De este modo, sin negar la
importancia  que  tenga  la  anatomía  (la  configuración  cerebral  -anatomía-  parece  clave),  y
dependiendo de para qué tareas, no parece fácil pronunciarse sobre superioridades absolutas en las
tres especies consideradas. Por esto, querer indagar sobre esas diferencias de grado de desarrollo
entre especies reconduce al tratamiento de la consciencia.

La consciencia como condición de la eficiencia adaptativa
La complejidad de la consciencia se determina en virtud de la presencia o no de autoconciencia, por
lo que las investigaciones sobre las funciones cognitivas que nos hacen humamos no han podido
abstraerse de la consideración evolutiva, lo que ha sido positivo para el conocimiento de nosotros
mismos y de otras especies. Tal es el caso que los estudios comparativos en un principio se han
centrado en mamíferos como exigencia para el objeto de estudio marcado, y no como un sesgo
injustificado  o  una  antropomorfización  sin  más.  En  ese  grupo buscando  la  autoconciencia  han
entrado simios y delfines como especies capaces de desarrollar autoconsciencia, y solo a partir de
2006 los elefantes, no porque no se hubiese intentado seguir en la línea comparativa de estructuras
cerebrales  complejas  sino  porque  los  diseños  experimentales,  incluyendo  la  determinación  de
condiciones reales, han sido erróneos, y lo que no es menos importante: la interpretación de los
resultados de estos experimentos.



Este  tipo  de  estudio  ha  consistido  sobre  todo en  la  realización  del  test  de  los  espejos  para  el
autorreconocimiento, y el problema anterior a 2006 se debió a no tener en cuenta que los espejos
debían ser de tamaño proporcional a los elefantes que se intentaba estudiar.
El análisis de lo hecho hasta ese momento y la corrección del diseño experimental permitió a los
autores  de  la  investigación  (Plotnik,  de  Waal  y  Reiss,  2006)
(https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103) plantear la idoneidad de encontrar fuertes paralelismos
entre simios, delfines y elefantes tanto en la progresión de las etapas de comportamiento como en
las respuestas reales a un espejo, pues ello proporcionaría evidencia convincente de la evolución
cognitiva convergente, y esto no invalida, de principio, la idea de H. A. Taylor (Taylor, 2014) de que
podría haber distintos mecanismos cognitivos pues la convergencia se mostraría en los resultados,
además de que en este caso el estudio está referido a mamíferos.
Dejé en suspenso la situación de algunos córvidos en relación con simios ( y loros)  para recordar la
necesidad de la rigurosidad  en la labor científica, pues parece de Perogrullo  indicar el tema de las
dimensiones de los espejos, pero según los autores del trabajo de 2006 ha ocurrido, pese a ello más
importante aún, si cabe, es la interpretación de los resultados porque se puede, se debe, ser riguroso
en la realización experimental pero el  experimento no concluye hasta que no se interpretan los
resultados, y para esto da “igual” (con grados si se quiere) que se refiera a, por ejemplo, mecánica
cuántica  o  al  comportamiento   de  elefantes,  pues  solo el  hecho de  poner  a  disposición  de  los
paquidermos un espejo ya se está trabajando en la manipulación experimental de estos, por lo que
aunque solo (que no solo) sea por esto el experimentador nunca está  redimido de la interpretación.
Así, en el caso de los elefantes (de las interpretaciones de la cuántica no digo nada) hay que admitir,
como se presenta en el estudio, y sin que sea un elemento ad-hoc pues podría explicitarse como una
consecuencia más de la hipótesis inicial, que el que los elefantes no volviesen a prestar atención a
su imagen en el espejo no es algo contrario a la idea de su autoconciencia sino que una vez hecho,
la repetición generaría tedio y aburrimiento en los animales, aspecto este que tiende a ampliar los
apoyos en cuanto a la relación evolutiva íntima entre los animales humanos y otros no humanos (la
repetición nos aburre, la adicción nos mata).
En los estudios sobre córvidos, córvidos y humanos, vistos hasta aquí, entre otras cuestiones, hemos
encontrado la demanda de más investigaciones respecto a lo mismo. En lo que alude a los elefantes
errores “inexplicables” en la investigación, la aparente contradicción entre que la Etología comience
a ser tal en la última parte del siglo XX y la visión del animal humano que aún se presenta en
muchos textos mientras, por todo ello y hasta que una hipótesis no sea refutada parece válido hacer
propia la proposición 7 y última del Tractatus-Lógico-Philosóphicus de L. Wittgenstein: “De lo que
no se puede hablar hay que callar”.7

Esto lo planteo en relación con las palabras  ya expresadas por Damasio de que las diferencias
exageradas sobre las cualidades para superar las adversidades entre humanos y no humanos es algo
extremadamente  erróneo,  y  aquí  ha  ocurrido  que  esas  cuestiones  no  han  sido  suficientemente
estudiadas a la par que se han mantenido , con mayor o menor grado de conciencia, prejuicios
clásicos positivos para el animal humano y negativos para el resto; por ello  de lo no estudiado o se
habla para reconocer tal situación o hay que callar.      
Retomo así lo aprendido sobre los cuervos en general y los  de Nueva Caledonia en particular para
seguir indagando en la capacidad cognitiva, y por relación con la consciencia,  pues parece raro que
un ser que muestra la capacidad de aprendizaje que se observa en los individuos de esta especie (de
Nueva Caledonia por su nombre ordinario)  no desarrolle, aunque sea en un grado mínimo - y aun
siendo esto de mínimo sin más un subjetivismo cualitativo -, ese algo de autoconsciencia que le
“pondría” más en paralelo con el humano, pese a no ser mamífero y tener una estructura cerebral en
“apariencia” significativamente distinta  a la de los mamíferos, no obstante, y aunque desde los
primeros estudios (prácticamente entrando ya en el siglo XXI) se captaban signos en algunos de sus
comportamientos,  sobre  todo  en  los  “sociales”,  que  para  interpretarlos  parecía  que   había  que
asumir su autoconsciencia, hasta hace muy poco tiempo no se ha aceptado (mostrado), de forma
más  “generalizada”,  este  hecho que,  incluso  así  (ahora  lo  vemos)  sigue  en  discusión  desde  la

https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103


interpretación de los resultados experimentales pese a ser “respaldados” en la opción favorable por
alguna/s teoría/s neurofisiológica/s.
Esa búsqueda de autoconsciencia en animales no humanos, aunque en este caso la referencia va a
ser cuervos, supone asumir una “teoría de la mente” (Premack, D. y Woodruff, G.,1978) entendida,
en sentido lato, como la habilidad para comprender y predecir el comportamiento del otro con todo
lo que esto implica: conocimiento, intenciones, emociones, creencias, ... de manera que este estudio
requiere analizar situaciones de interacción social, pero, en su expresión extrema, admitiendo a la
vez  que  esto  es  imposible  si  quien  interpreta  el  comportamiento  del  otro  lo  hace   desde  el
conocimiento (conciencia) de sí mismo y sin tener en cuenta que su propio comportamiento puede
influir en el de los otros con quienes interactúa.
Condiciones  de  experimentación  idóneas  para  este  estudio,  por  aquello  de  superar  situaciones
negativas, se dan en las tareas de búsqueda de alimentos y de ahí el protagonismo de los cuervos
por su gran dimensión social y su hábito de almacenar el alimento no consumido es el escenario,
propicio para ver cuáles son las reacciones entre individuos respecto a la gestión por cada uno de
ellos en la búsqueda y control de los recursos alimentarios.
Uno de esos primeros análisis fue el de Bugnyar (Bugnyar, T., 2007), que de forma muy resumida y
simplista por mi parte centro en casi las conclusiones que plantean como estos animales recurren a
la mentira, o bien para defender o bien para piratear los alimentos. Mentir exige8: ¿qué pienso?,
¿qué piensa el otro?, ¿cómo hago para cambiar su pensamiento? (sobre todo en estas dos últimas se
incluye lo de los efectos de la interacción), habiéndose determinado también que el primer año de
vida del animal es capital para el aprendizaje y el desarrollo de las técnicas que exige la mentira. En
esta matización es clave entender cuáles son los mecanismos de esos aprendizajes.  
Como el aspecto de los estados mentales de autoconciencia en animales no humanos es el que más
cuesta aceptar, por el antroponegacionismo, la observación, directa pero cuidadosa, de las pautas
que muestran los cuervos en relación a la comida en público (ante otros cuervos), como enterrar el
alimento u objetos no alimenticios, no es algo cuestionado por las comunidades de investigadores,
donde sí surge la controversia (y eso de la discusión y la contrastación es necesariamente positivo)
es en la interpretación de esos comportamientos, algo que se ha mantenido hasta casi el momento
actual, no solo en lo que afecta a las aves sino también a los mamíferos con estructuras cerebrales
“más afines” a las de  los mamíferos humanos. Esta confrontación se da en cuanto a aceptar o no la
existencia de una teoría de la mente atribuida tanto a los sujetos que intentan mentir como a los que
intentan actuar frente a la mentira. De ambas posiciones me parece las más consistente (recordando
a Wittgenstein), ya que se centra en el experimento como elemento “rector” - y de aquí la exquisitez
que  requiere  -  de  la  tarea  científica,  la  que  plantea  que  la  conducta  de  los  cuervos  puede
interpretarse planteando que los “ladrones” se fijan en la conducta de sus congéneres que manipulan
- esconden - los alimentos y la imitan llegando así al “final del laberinto” - encuentran la comida -,
no porque hayan ideado el estado mental de quien la escondió, aunque aquí habría que experimentar
si los cuervos son muy propensos a la imitación, y si es investigado resultando esa tendencia a la
imitación indagar porqué imitan la conducta que  conduce al “saqueo” y no la de la búsqueda de
alimento.
En esta línea se pronuncian aquellos estudiosos9 que, sin negar la existencia de teorías de la mente,
entienden  que  es  heurísticamente  más  fructífero  centrar  las  indagaciones  en  determinar  qué
procesos de cognición pueden estar llevándose a cabo que intentar mostrar la existencia de una
teoría de la mente. Dicho de otra manera, y para no llegar al conductismo: poder mostrar formas de
cognición sin requerir las teorías de la mente, aunque sin olvidar que estas se proponen porque no se
han “visto” formas alternativas de explicar conductas, de ahí que siga presente la “polémica”, con
miedos a la antropomorfización/antroponegación o sin ellos.  
Pese a que en estos estudios se está hablando fundamentalmente de córvidos, y además de ser
propuestas para ir más allá de teoría de la mente sí/teoría de la mente no, hay que ser cuidadoso en
la generalización a especies no humanas respecto a la negación de teoría de la mente y por tanto, en
buen grado, a la autoconsciencia, pues la negación de esta en algunos simios llevaría a tener que
interpretar la reacción de Mama  a la presencia de van Hooff como un simple juego de estímulo-



respuesta  con  recompensa  o  sin  ella,  con  operante  o  sin  él  (  https://www.youtube.com/watch?
v=INa-oOAexno ).10

El mismo de Waal, cuya indicación sobre las acciones de Mama es significativa, afirma “aunque
para nosotros era obvio que Mama estaba físicamente a las puertas de la muerte, nunca sabremos si
ella era consciente de su situación.” (de Waal, 2019a: 37), pero autoconsciencia no implica integrar
todos los factores posibles, en este caso la propia muerte, de ahí, entre otros aspectos, el mayor
grado de autoconsciencia humana.
Puesto que la ciencia funciona desde la controversia sigo más allá para encontrar que el  25 de
septiembre de 2020 la revista Science publicó un artículo de Suzana Herculano-Houzel (Herculano-
Houzel, 2020)  donde, entre otras cuestiones, intenta mostrar que los estudios sobre el cerebro de las
aves, y en particular de los cuervos, realizados por A. Nieder, L. Wagener y P. Rinnert  (Nieder,
Wagener y Rinnert, 2020) y por M. Stacho et al. (Stacho et al., 2020), publicados en esta misma
revista, volumen y número, ponen de  manifiesto (sobre todo lo presentado por Nieder, Wagener y
Rinnert)  que  la  Neurociencia  se  ha desarrollado tanto,  dando  ello  lugar  a  especializaciones  y
subespecializaciones, que ha llevado a los científicos a no estar al día de los trabajos que se realizan
en su campo aunque sean novedad.11

En concreto se fija en que los principios de dichas investigaciones parten del error,  en fase de
superación a partir del año 2013, de que hay una diferencia estructural-funcional, aunque luego se
presenta como más estructural que funcional, entre el cerebro de las aves (estos estudios citados se
centran en los córvidos) y el de los mamíferos, por ello le llama la atención que en el año 2020 se
intente mostrar el error y por ello dice (Herculano-Houzel, 2020: 1567) de estos estudios que son
notables pero no por mostrar paralelismos entre el palio cerebral de los mamíferos y las aves sino
por mantener la idea  de que en las aves la cognición se da sin corteza cerebral.
En detalle: no aceptando este principio, discrepa de las conclusiones de Nieder et al. (Herculano-
Houzel, 2020: 1568) que como explicación hipotética hablan o bien de un antepasado común de
aves y mamíferos de modo que en esas circunstancias ya estaba presente la consciencia o, en su
caso, de que cada grupo procede de un antepasado diferente y que respecto a la consciencia han
convergido en el proceso de evolución; frente a esto ella plantea que las necesidades que impone el
entorno no son, no tienen que ser, las mismas ahora que en los orígenes de los distintos grupos
zoológicos, de modo que va siendo la selección natural, en sentido amplio del término, quien va
marcando  esa  evolución.  Ante  estas  interpretaciones,  y  a  falta  de  que  el  “grupo”  de  Nieder
justifique de manera más clara, y no por simple “retrodicción” la hipótesis del antepasado común o
en su caso qué factor propició la convergencia, la versión de Suzana aparece como más integradora,
si fuera el caso, a la vez que más completa, y en ese sentido también más explicativa, del concepto
de evolución.
Se presenta así  un caso donde asumiendo el  paralelismo entre la actividad cognitiva de aves y
mamíferos hay discrepancia a la hora de interpretar la realización y alcance de los experimentos
para justificar una teoría, por lo que de nuevo el papel del diseño experimental se muestra clave en
el quehacer científico.  
Esta réplica a la interpretación de Nieder et al. la realiza desde el estudio en detalle de la fisiología
del cerebro donde la idea de base, aunque yo la reduzca, es que  la corteza o el palio no son más que
neuronas cuyo número es el responsable de la formación de estructuras funcionales de modo que a
mayor número de neuronas las combinaciones funcionales posibles aumentan y así las capacidades
cognitivas, por tanto lo importante no es el tamaño del órgano (palio, cerebro, cuerpo ) sino el
número de elementos componentes, viendo aquí que la diferencia entre animales no humanos y
humanos se encuentra  en ese  número de  neuronas  que marca  las  diferencias  cualitativas  en  el
aspecto  cognitivo,  sin  olvidar  que  las  funciones  cognitivas  no  operan  como  estados  mentales
independientes al estado mental global propio de  los organismos cerebrados (estado global este que
ha pormenorizado A. Damasio) sino que conectan con lo que en general tendemos a denominar
dimensión   afectivo-emocional,  por  ello,  y  entre  otras  consideraciones,  en  la  búsqueda  de
conocimientos-lenguajes de precisión se tiende a la intersubjetividad, eso que la ciencia intenta
mediante la experimentación con la que también hay que ser sumamente críticos.

https://www.youtube.com/watch?v=INa-oOAexno
https://www.youtube.com/watch?v=INa-oOAexno


La visión que expresa Suzana Herculano-Housel es un apoyo a las diferencias de grado de las
funciones mentales planteadas por Damasio que se ha visto que pone estas en el calibre de cada
especie y Herculano-Housel lo concreta en el número de neuronas cerebrales, sin olvidar que la
importancia de la cantidad reside en las posibles estructuraciones funcionales.
Según todo esto   hablar  de  animales  superiores  (superioridad que  sabemos  dependiente  de  los
microorganismos beneficiosos para la salud, y por tanto para la vida, de estos animales en conexión,
además,  con  aquellos  otros  microorganismos  beneficiosos  para  el  medio  ambiente  -  hablé  al
principio  del planeta y la vida - ) es referirse a los animales que sobreviven desde el conocimiento
del entorno, pero en tanto que conocer exige, además de lo que se conoce,  el conocimiento de que
se conoce lo que se conoce (no es un galimatías) esto es la consciencia; conocemos porque somos
conscientes de ello, de esta manera el conocimiento incluye, al menos parte,  el conocimiento de
uno  mismo,  en  términos  de  consciencia:  esta  involucra  a  la  autoconsciencia  y  por  eso  de  la
diferencia  de  grado  entre  los  animales  conscientes,  por  lo  que  teniendo  siempre  presente  que
muchas  de  las  cuestiones  que  se  plantean  siguen  en  fase  de  estudio,  cabe  la  pregunta   ¿esa
diferencia de grado conlleva otra parte de consciencia de la que hasta el momento parece que solo
se presenta de modo inmediato en una especie?. En este instante respondo que sí y, ahora, más que
argumentar, aunque sí en la medida de lo posible, mostraré una situación factible, que es casi actual
y estoy convencido que se encuentra presente en la mayor parte de las personas, de apoyo a esta
afirmación. Esa parte de la consciencia es la consciencia moral.

Autoconsciencia y moralidad
No considero nada de lo planteado por Marc  D. Hauser que pudiera afectar a esto de la consciencia
moral en los animales no humanos, pero sí, por lo de la consciencia moral como exclusiva de los
animales  humanos,  parto  de  I.  Kant,  y  aunque  parezca  lo  contrario,   por  oposición  a  sus
planteamientos referidos a la relación moral de los animales humanos con el resto de animales, pese
a mantener la condición animal del hombre con el deber de la autoconservación ( Kant, 2008: 280),
pues si bien en una aproximación general parece estar en la línea de las actuales normas europeas de
bienestar  animal,  intenta  argumentar  de  modo  “categórico”  que  los  hombres  (“genérico”  no
aplicable  a  las  mujeres  por  condiciones  psico-biológicas  y  económicas  por  el  contexto  socio-
histórico, siendo estas últimas “bastante” próximas al pensamiento aristotélico a este respecto y
exigencia para la autonomía moral real)  solo tienen deber moral con otros hombres (sí mismo).
Esta idea pretende sustentarla desde la diferencia entre  deber con respecto a otros seres y  deber
hacia otros seres (Kant, 2005: 309), y así encontramos “Incluso la gratitud por los servicios largo
tiempo prestados por un viejo caballo o por un perro (como si fueran miembros de la casa) forma
parte indirectamente del deber del hombre, es decir, del deber con respecto a estos animales, pero si
lo consideramos directamente, es sólo un deber del hombre hacia sí mismo.” (Kant, 2008: 310),
atribuyendo  esa  relación  respecto  a  los  animales  no  humanos  (hombres)  desde  la  siguiente
afirmación “Ahora bien,  contando con toda nuestra experiencia,  no conocemos ningún otro ser
capaz de obligación (activa o pasiva) más que el hombre. De ahí que el hombre no pueda tener
ningún deber hacia cualquier otro ser más que hacia el hombre, …” (Kant, 2008: 308-9).
Es correcto que la máxima moral kantiana exige que el deber sea del hombre hacia el hombre, pero
no es menos cierto que ese deber (indirecto) para con los animales no humanos más que como un
deber moral, en la teorización kantiana, luce como una cuestión emotiva (algo que él descarta para
la moralidad), hecho este que no debe sorprender pues aunque dice que, según el conocimiento
(experiencia)  disponible  en  el  momento,  los  animales  no  humanos  no  tienen  condición  moral
(obligación  activa  o  pasiva)  además  de  conocimiento  aquí  también  hay  algo  de,  con  permiso,
“concepción heredada” respecto al animal humano, pues, como se verá, ya el emotivismo estaba
siendo considerado en la moralidad .
Este es uno de los ejemplos de la indicación de Damasio, entre otros, respecto al error, fruto de las
visiones fijistas en torno a los seres vivos inauguradas en el mundo griego y “consagradas” desde el
aristotelismo, de entender a los animales humanos como superiores al resto (hago notar aquí como



un elemento más a tener presente en esta visión “distorsionada” de los animales que la neotenia está
más presente en la especie humana que en la mayoría, si no en todas, de los mamíferos).
Como anticipé puedo querer ser “benévolo” con Kant e interpretar que este modo de entender  la
relación  de  los  humanos  con  los  no  humanos  desde  la  moralidad  obedece  al  conocimiento
disponible en su momento, pero el hecho es que ya había cobrado cierta pujanza el emotivismo
moral de  Shaftesbury y de Hume, y a pesar de ello Kant ha querido concluir el intelectualismo
clásico (en todo su dominio) de tal modo que esa visión de los animales (humanos y no humanos
cada tipo desde su caracterización)  no iba a cambiar en alguien que desde los comienzos de su
“principal”  obra  (Kant,  2003:  26)  da  por  hecha  la  ciencia  (aquí  ya  no  cabría  que  es  por  el
conocimiento  de  su  momento  histórico),  de  modo  que  así  puede  analizarla  y  con  esto  seguir
estudiando el uso correcto de la razón, tarea científica que arranca de la “experiencia” y solo es
aplicable a la experiencia. Llamativo aquí es su convicción en la física-matemática de I. Newton a
la vez que contrapone las nociones de espacio y tiempo frente a las propuestas por este último
(Kant, 2003: 42-43).  
Pese a esto, en el campo de la ética el emotivismo podría ser una salida que, al menos de momento,
sin negar algún posible atisbo de  moralidad en ciertos animales no humanos - sigo anticipando mi
posición en este asunto -, podría evitar la inconsistencia que surge de presentar la gratitud como un
deber moral, aunque sea indirecto, por algo recibido a cambio, hacia alguien que no dispone de
condición moral (por lo que en los términos kantianos no está sometido a obligación o deber), pues
al ser distinto no puedo aplicar el criterio de la universalidad si el criterio es “me gustaría  que
alguien me mostrase gratitud por algo recibido de mí - y esto ley universal - ”. Con el emotivismo,
en una primera aproximación, y desde, conforme a la propuesta de Kant,  mi autonomía moral,
justifico el compromiso que contraigo con los otros animales desde la emoción que me suponen
esas hipotéticas interacciones con ellos, y sin que ellos tengan que ser agentes (morales) de nada. Al
final (en el  caso de que fuera posible,  no hay ningún motivo para justificar mis emociones) la
situación quedaría  de  la  forma actúo  de  tal  modo respecto  a ese  animal,  eso sí:  no  me gusta
sentirme emocionalmente mal.
Como para nada pienso ni hablo de actividades (en ese actúo) “cinegéticas” o afines, a esta primera
opción emotivista le falta algo de mayor calado, de modo que presentaré ese algo, aunque esté
implícito  en  la  descripción  anterior,  en  relación  crítica  con  alguna  otra  cosa  presente  en  el
tratamiento kantiano de este tema.
Intentando agotar una vía más que muestre mi error, y ya que no he considerado lo hecho por el
“científico” Marc D. Hauser, me voy a fijar en cuestiones del filósofo Marck Rowlands. Para esto
me pongo en el Rowlands de la conferencia12 “¿Pueden los animales ser morales?” (Rowlands,
2012)  y en concreto comienzo con las conclusiones  (Rowlands, 2012: 30-31) donde propone,
frente a la tradición intelectualista que exige la reflexión sobre la acción moral para la consideración
de un ser como moral, que esta exigencia queda “reducida”  (eliminada diría él argumentando -
después se verá - que no es ni suficiente ni necesaria, por lo que va más allá hablando del rechazo a
esta  tradición  pues  las  bases  de  la  moralidad  no  se  encuentran  en  la  razón  sino  en  la
sensibilidad/emoción) fundamentalmente  a que la sensibilidad del sujeto moral sea normativa, para
ello las condiciones que debe cumplir todo ser entendido como sujeto moral en esta propuesta de
Rowlands son: a) dispone de sensibilidad apropiada a las características del entorno (siento algo si
veo a alguien en una situación comprometida: una persona que cae en la calle), b) esa sensibilidad
es normativa - me permite “plantear” las acciones moralmente buenas desde esas emociones en ese
contexto - (si le ayudo no  me da vergüenza de quien me está observando, esa hipotética persona
que  mira  pensará  “que  buena  gente  es”)  y  c)  esa  sensibilidad  normativa  se  sostiene  en  un
mecanismo fiable (cada vez que he actuado así no he sentido vergüenza y si quien me ha visto me
ha dicho algo ha sido para elogiarme). Este mi ejemplo de las condiciones no se corresponde con la
línea “positiva” de  los expuestos por Rowlands y lo hago para mostrar el problema que se me
presenta en el momento de enjuiciar desde la perspectiva moral (ética) un acto que “aparece”, para
el sujeto que me observa, como encomiable, pero al estar hablando de sujetos morales humanos que
actúan y observan, el observador, aunque no necesariamente, podría reflexionar sobre lo observado



y al preguntar por los motivos de la acción catalogarla como un acto doblemente “malo” pues actúo
con conciencia clara de mis motivaciones: siento vergüenza, no me importa el otro y para satisfacer
las necesidades que me marcan mis emociones recurro a la mentira, por lo que nuevamente no me
importa el otro.
Para intentar clarificar este caso, que no es porque yo quiera ser negativo sino porque es bastante
probable que situaciones de este tipo sean más frecuentes de lo que se considera en los ámbitos
académicos,  en  un  primer  momento  se  puede  recurrir  a   suponer  la  disposición  de  estados
emocionales morales, y es esto lo que hace Mark Rowlands  (Rowlands, 2012: 2) referido a los
animales no humanos (estamos en el año 2011): estados de compasión, simpatía y tolerancia así
como sus “contrapuestos” (el entrecomillado es mío) celos, malicia y resentimiento, de manera que
en este  ejemplo humano hay sujetos  morales con capacidad de reflexión sobre sus  emociones-
motivos morales donde priman esas disposiciones de estados emocionales “contrapuestos” ya que la
motivación base es el egoísmo de no importarme el sufrimiento ajeno y sí la vergüenza ante quien
me observa, y para ello recurro a la mentira. De inmediato esta interpretación refuerza lo teorizado
por Rowlands de que en el nivel de las emociones básicas, referido aquí a las morales, el control
sobre  ellas  es  muy  difícil  si  no  imposible,  pero,  como  no  estoy  considerando  ningún  estado
patológico, esta visión tan simple es a la vez tan determinista que acaba despojando al sujeto moral
humano  de  eso  que  le  hace  moral,  lo  que  es  una  contradicción  que  hay  que  salvar  desde  la
interrelación  entre  individuos  y  de  ahí  la  naturaleza  social  de  la  moral,  sin  poner  ningún
impedimento en principio a que esa sociedad sea de animales no humanos, ni tampoco nada que
decir sobre el hecho de que el gato que vive en casa, de nosotros y suya, venga a buscar caricias
cuando interpreta en nosotros un buen semblante.
Además  de  esto  y  como  mi  sujeto  se  vale  de  la  mentira  para  satisfacer  su  egoísmo
“sensual”/emocional,  en  este  intento  de  justificar  las  emociones  morales  no  humanas   en  el
Rowlands de 2011, hay que tener presente su referencia, tomada de otros trabajos, a la necesidad de
otras  capacidades  básicas  como  son  capacidades  para  la  emoción,  memoria,  comportamiento
finalístico y aquí introducimos las destrezas mostradas por lo córvidos para mentir (de momento no
importa la interpretación de los experimentos realizados a condición de que imaginemos el acto de
mentir), de manera que tanto la acción finalística como la mentira requieren de la capacidad para la
imaginación creativa, lo que demanda el razonamiento aunque este sea más práctico que abstracto,
si bien la mentira ocupa el plano de las emociones morales negativas (sin comentarla).
Como en esta propuesta de Rowlands entre las capacidades requeridas no se alude a la de reflexión
aplicada a la acción moral en su conjunto )de ahí la salvedad antes apuntada), la justificación surge,
como anticipé, de la argumentación que elabora en términos de necesidad y suficiencia y así plantea
que  las emociones/motivaciones básicas dan lugar a las acciones que podemos entender como
buenas o malas, ya que la reflexión sobre esas motivaciones no determinan las acciones pues estos
análisis  a  su  vez  están  condicionados  por  esas  motivaciones  básicas:  los  sujetos  morales  no
humanos  actúan desde  esas  emociones/motivaciones  básicas  con carga  moral,  suponiéndoles  la
disposición de estados morales, mientras que los humanos, aunque sea por el hecho de reflexionar
sobre esas emociones/motivaciones, parecería que son capaces de controlarlas pero nada más lejos
de la realidad puesto que el que se haga una evaluación u otra de esas emociones está a su vez
dependiendo  de  las  emociones  que  sienta  el  sujeto  moral  ideal  al  analizar  desde  su  teoría
ética/metaética (Rowlands, 2012: 27,28 y 32). Esto es lo que ha ocurrido con el observador de mi
conducta cuando en la calle ayudé a quien había caído y por eso me felicitó (el observador), algo
que puede dar lugar a cierto “problemilla” a la propuesta de Rowlands que ahora vemos.
Su argumentación, que parece plausible, es lo que le lleva a afirmar  que ese pensamiento de orden
superior sobre las emociones/motivaciones no es ni suficiente ni necesario para decir de un ser que
es un sujeto moral, solo que esa capacidad meta-cognitiva, en el mejor de los casos,  le permite
hablar sobre qué posibles motivaciones llevan a la acción a un sujeto moral (Rowlands, 2012: 25)
(pero siempre que sea aplicado a sí mismo pues ya hemos visto que mi observador ha fallado al
hacerme su atribución, y ello solo si no es correcta la idea de Rowlands sobre el análisis desde las
motivaciones básicas, y la condición mínima  - esto lo pongo yo -  para cierta validez sería conocer



el contexto del sujeto que actúa desde alguna referencia “fiable”, y lo de fiable siempre es lo que es,
si es algo)  pero, este recurso al eleata también es mía,  nunca sobre porqué esas motivaciones pues
por esta vía nos perdemos en una indagación ad infinitum que impediría que el sujeto actuase en
función del resultado de esta tarea (como la negación del movimiento en Zenón de Elea).
Adecuando -reinterpretando- sus palabras rescato de su análisis lógico-conceptual el enfoque modal
para plantear la cláusula de la capacidad meta-cognitiva  como una condición necesaria para el plus
moral que supone la expansión de las razones morales  que caracterizan a un individuo humano
(Rowlands, 2012: 31) mientras que la sensibilidad normativa fundada en un mecanismo fiable (que
podría ser el hábito, ya Aristóteles lo consideró al tratar de la adquisición de virtudes éticas,  que no
de las dianoéticas que no son adquiridas (Aristóteles, Ética a Nicómacos: 1103a 15-20), pese a que
Rowlands hable de un módulo moral acorde con las disposiciones presupuestas) es suficiente para
afirmar  las  razones  morales  básicas  presentes  en  todos  los  animales  (humanos  o  no)  con
“capacidad” moral, ello vale para distinguir, desde la continuidad, entre sujetos morales humanos y
no humanos, por eso he dicho de ella que es condición necesaria para referir a los humanos pero,
como se muestra en todo el planteamiento, esto no hace a tales sujetos superiores, sino distintos, a
los no humanos pues ni unos ni otros dan respuesta a la motivación según la que actúan, en el mejor
de los casos los humanos piensan en ella pero no los otros sujetos,  aunque no son capaces  de
explicar el porqué (quizá es que no es explicable ni en términos de razones ni de causas, ya bastante
dificultosa es la noción de causalidad, o que no hay nada que explicar: en términos humeanos esas
emociones se dan, que no significa todo vale) y así como Rowlands habla del carácter no consciente
de los módulos morales de los no humanos, en el caso de las evaluaciones de los humanos, al estar
afectados por sus emociones, tampoco estos son del todo conscientes de cuáles son esas emociones-
motivaciones, apareciendo otra vez la cuestión de los grados en la relación animales humanos no
humanos.
Esto,  como anticipé,  lleva a que el  observador  de mi conducta en la  calle  sí  que puede tomar
consciencia de que a lo mejor la interpretación que hizo de mi forma de actuar no fue adecuada e
intentar  actuar  en  consecuencia;  por  este  motivo,  y  aunque  en  muchas  ocasiones  nuestro
comportamiento  moral  es  similar  al  de  animales  no  humanos,  donde  Rowlands  escribe  que  la
tradición que consagra la moralidad a la reflexión meta-cognitiva debe ser rechazada (Rowlands,
2012:  30),  yo hablaría  de reformulada,  pretendiendo así  salvar  la  inclusión de los  animales  no
humanos en el  de sujetos morales por comparación con los animales  humanos,  que es la  tarea
metaética  que  hace  el  autor  de  este  artículo  de  referencia  y  para  que  sea  consistente  con  su
apreciación de la expansión de las razones morales en los humanos.
Además, esto permite validar la condición c) de un sujeto moral pues esa fiabilidad aumenta su
garantía  desde  aceptar  el  error,  algo  que  es  difícil  concluir  en  los  no  humanos  pero  que,  por
comparación con los humanos, se valida desde admitir que muchas de esas veces actuamos todos
los  seres  morales  de  modo  no  situacionalmente  consciente,  en  otras  palabras:  el  humano  que
reflexiona sobre su moral capta errores aunque no modifique su conducta (esto no tiene por qué ser
negativo  ya que me puede impulsar  a  intentar  conseguir  aquello  que el  error  me impidió,  que
aunque no lo  logre  me  ofrece  razones  para  actuar  desde  ciertas  emociones)  pero  al  compartir
muchos de sus comportamientos morales de modo no reflexivo (hábito, funcionalidad y cualquier
otra cuestión que conduzca a la adquisición de ese hábito), al menos en un primer momento,  con
los sujetos no humanos esto presta credibilidad a las acciones desde “razones” morales de estos
últimos aunque tales razones sean no conscientes.  
En este  punto es  innecesario explicitar  que no tengo ningún problema en incluir  a algunos no
humanos entre los sujetos morales, pero esta categoría propuesta por Rowlands se me hace corta
porque  1º) parte afirmando que desde el punto de vista lógico o conceptual no hay impedimentos
para considerar a (algunos) los no humanos seres morales (Rowlands, 2012: 2) y eso es correcto,
pero ocurre  que desde ese punto de vista, y sobre todo si se habla de lógicas modales, poco hay que
se resista a un tratamiento tal y así es que él procede. Esto hace que todo su desarrollo abunde en
términos condicionales y contrafácticos de manera que las conclusiones a las que llega continúan
requiriendo de seguimiento empírico pues,  como él  mismo ha dicho la  motivación real  es  una



cuestión empírica que aunque avalada por numerosos estudios de esta naturaleza no los detalla en
este artículo (Rowlands, 2012: 2, 27 y 32),  esto se puede entender como  algo positivo dado que la
labor de contrastación se nutre del  apoyo dado desde el análisis lógico-conceptual, pero esto es lo
que  hace  que  su  tratamiento  no  parezca  suficiente  para  responder  a  la  pregunta  amplia  de  su
artículo-conferencia  si  bien  tiene  el  cuidado,  desde  el  principio,   de  ir  acotando  el  campo  de
aplicación de este trabajo en el que no tiene cabida su teoría compleja que intenta responder a la
cuestión  planteada,  pero  me  quedo  con  sus  palabras  finales  “Si  las  pruebas  empíricas  que
actualmente  están  siendo  acumuladas  por  los  etólogos  cognitivos  son  explicadas  mejor  en  los
términos de estas tres características,  entonces podríamos concluir  legítimamente que Gracia,  y
muchos otros mamíferos sociales,  son sujetos morales.” (Rowlands,  2012: 32) y paso así  a  2º)
cuando, como no podía ser de otra manera, en los comienzos del artículo  justifica su investigación
para proponer la categoría de sujeto moral lo hace  para salvar la ambigüedad que el uso común
realiza de suponer la noción de sujeto en los términos de agente o paciente moral, así los animales
no humanos caen en la  categoría de pacientes de manera que si  sus “razones” morales  no son
conscientes, en el sentido intelectualista, no cabe esperar de ellos responsabilidad -deber- moral,
siendo por tanto unos seres algo peculiares desde el punto de vista  moral, pues no habiendo deberes
los derechos, en el mejor de los casos, quedan recogidos en la idea de paciente moral  tal que este es
el sujeto con intereses (el “interés” de todo ser vivo es vivir) que deben ser considerados  (los
intereses) en las decisiones morales (claro que de otros) que afecten a dichos intereses. Es aquí
donde pretende tomar cuerpo  el sujeto moral de Rowlands  pues desde el asentamiento de que el
origen  de  la  conducta  moral  se  encuentra  en  las  emociones  (morales  y  con  las  capacidades
presupuestas) esa continuidad entre humanos y algunos no humanos es manifiesta, pero, como digo,
para el problema de la relación entre animales humanos y no humanos, relación que imponen los
sujetos  morales  humanos  con  sus  decisiones,  esta  categoría  me  sigue  pareciendo  endeble  e
insuficiente pues al pensar en derechos no da mucho de sí, pero ciertamente si nuestra relación  con
los otros seres morales con consciencia moral, de lo que no albergamos ninguna  duda, sirva esta
para mucho o para nada, es normativa  y como todo parece indicar estas normas de comportamiento
arrancan de sensaciones-emociones, sean estos estados mentales reflexionados o no, todo parece
indicar que hay seres, evolutivamente próximos a nosotros, con consciencia (sin justificar que sea
moral), que por tanto aloja sensaciones-emociones,  y con conductas, en algunas situaciones, muy
similares a conductas humanas morales (si estas no son el resultado de una reflexión sí que cabe
reflexionar sobre ellas) ¿hay algo que justifique  que nuestra relación con esos seres  está al margen
de toda normatividad  o que, en el mejor de los casos, la norma sea todo vale desde mi imposición
porque  soy  quien  piensa  en  derechos  y  deberes?.  Ninguna  pregunta  tiene  respuesta  pero  sí
aproximaciones, y en este caso voy a aproximarme con otras dos preguntas una más hipotética que
la otra: ¿cómo se habría sentido Teresa de Calcuta de no haber podido ocuparse de las personas de
las  que  se  ocupó sabiendo  que  estaban  allí?,  ¿cómo se  habría  sentido  el  perro  que  entró  a  la
autopista a intentar poner a salvo al otro perro? ( https://youtu.be/BGP5uR2N660 ).
Creo que el problema de nuestra relación con los animales no humanos  no se resuelve desde la
categoría de sujetos morales y, tomando las palabras de Mark Rowlands sobre las pruebas empíricas
de la etología cognitiva, reitero que parece bien asentado que la sensación-emoción ocupa un lugar
central en la interacción entre seres sintientes, y como ser moralmente consciente me planteo no
obstante, que para tratar de ese asunto no voy a partir de mis sensaciones en torno a esos otros seres,
entre otras cosas porque un cazador, un torero, un industrial ganadero o pesquero, los responsables
de  una  empresa  circense   o  de  otra  organización camuflada  para  el  espectáculo,  así  como los
gestores de  tradiciones “festivas” varias,   lo tienen claro en cuanto a su sensibilidad hacia los
animales no humanos (al igual que los políticos que legislan al respecto y sus votantes si la opción
cabe) y por lo tanto las mías tampoco aportan nada por sí mismas, “solución”: con el conocimiento
que se va obteniendo desde la etología en todas sus dimensiones para hablar de mi relación con
ellos me pregunto ¿cuáles son las sensaciones-emociones que se generan en esos animales desde
mis interacciones?. Para esto, y por eso que dijo Rowlands en 2011, parto de la idea que aún sigue
manteniendo Frans de Waal   sobre que existen cualidades básicas para la moralidad (empatía,

https://youtu.be/BGP5uR2N660


justicia, simpatía,  equidad, …, coincidentes con las disposiciones de Rowlands) en animales no
humanos, por lo que podría hablarse de protomoral, pero no de moral (de Waal, 2019b; min. 12-18).
Partiendo  de  aquí  yo  si  voy a  hablar  de  moral  porque tengo una  deuda  pendiente,  desde  que
consideré algo de los planteamientos kantianos al respecto, y voy a intentar saldarla.
Para hacer esto, en una primera situación posible, me voy a imaginar como si fuera un Teresa de
Calcuta o un perro rescatador de perros, y aunque en este caso no sea consciente del porqué (en ese
sentido me es indiferente que sean razones o que sean causas) de mis sensaciones-emociones sí que
lo soy de que el  saber  de maltrato hacia  animales  no humanos,  o del  vértigo que me produce
plantearme que yo mismo fuese el actor de este comportamiento hacia ellos, me lleva al rechazo de
tales  acciones  y  por  tanto,  si  me  veo  forzado  a  tener  que  responder  por  qué  las  repruebo  la
contestación no me ofrece ninguna duda: las consecuencias de esos comportamientos me producen
daño-dolor, me siento mal (no debe de ser entonces una acción buena. Si no ve claro, búsquese el
sujeto que se quiera para darle contenido a este término buena).
En otro escenario yo como soy más fuerte (aunque, con las palabras de Damasio, esas cosas sin vida
actúan de forma inteligente - virus - de modo que pueden acabar con la vida) “decido”, y actúo en
consecuencia, que infligir dolor no es malo en cuanto que solo es un medio para conseguir el fin de
mi satisfacción en tanto que humano que actúa desde su libertad, condición esta que me procura
placer, riqueza, …  . Si el fin es otro, y más loable aún como es la seguridad de un estado, nación o
sociedad, mediante la tortura que como es solo doblegar la voluntad del más débil  mediante el
sufrimiento es también un buen medio, pues permite alcanzar el objetivo propuesto. En esta línea
ningún sistema jurídico que se precie va a considerar punible el tormento como medio para lograr
un fin superior con “justificación ética”, el problema es que aquí la “ética” acaba con el sujeto
moral “por excelencia” porque lo del más fuerte (Th. Hobbes ya era consciente de ello) es fantasía
para el individuo y para el estado (de eso V. Zelensky puede hablar amplio y tendido). Por si en
alguna circunstancia yo soy el más débil no voy a justificar para nadie que pueda ser objeto de ella.
Una  tercera  posibilidad  (desafortunadamente  más  real  que  posible)  es  cuando,  y  sin  ninguna
arrogancia, asumo que entre los animales hay unos con mayor número de razones morales para
actuar que otros al ser conscientes, al menos, de ellas: los animales humanos, pero por el mismo
motivo de la continuidad evolutiva también dentro de estos los hay que disponen de una cantidad
también  más  grande  que  otros  (que  no  se  confunda  aquí  continuidad  evolutiva  con  casos
patológicos, lo que hay es  individuos con, por tanto, “personalidades” diferentes además del papel
que juega el contexto socio-cultural en la educación de estos) de modo que se “ven abocados” a
hacerse responsables del bienestar del resto de seres sintientes, pues esos otros, sean humanos o no,
en  muchas  ocasiones  tienden  a  comportarse  de  modo  casi  “mecánico”  con  una  consciencia
meramente “descriptiva (un roedor en un laboratorio, o en el campo, es consciente de dónde hay
alimento y un investigador del laboratorio o un agricultor residente urbano en muchas ocasiones
solo cruzan una calle al ser conscientes de una luz verde frente a sí )”, pero como esos menos con
más razones morales conscientes también saben que las suyas son limitadas, van a procurar que de
modo efectivo se actúe siempre intentando preservar el bienestar de la vida sintiente  (teniendo
claro la necesidad de las formas de vida no sintientes  - homeostáticas - ).
He  intentado  contemplar  una  serie  de  situaciones  que  hagan  referencia  a  la  interacción  entre
animales humanos y no humanos en conexión a los malos tratos y el dolor que se puedan generar
desde los primeros hacia los segundos al tener que compartir un mismo espacio vital, el planeta
Tierra, sin hacer referencia a la moralidad (posible o imposible) de los no humanos. De aquí, si nos
fijamos, sale como divisa común a las tres escenas presentadas que la justificación para preservar de
malos tratos (de momento la muerte no la he considerado) a los seres sintientes es mi egoísmo,
presentándose  esto  como lo  opuesto  al  altruismo y  a  la  vez  a  la  empatía  y  la  simpatía  como
características de la moralidad (sigo sin responder al altruismo, en el caso de que lo sea,  de Teresa
de  Calcuta  o  del  perro  rescatador),  pero  he  conseguido,  ya  aparecerán  las  críticas  que  son
necesarias, intentar razonar manteniendo mi bienestar y el  del resto de animales sintientes, una
forma  de  relación  de  este  tipo  no  me  produce  daño  ni,  según  manifiestan  sus  respuestas
“observables”,  tampoco al resto de animales: humanos y no humanos.



Al decir que busco posibilidades de interacción entre animales humanos y no humanos vinculadas a
los malos tratos y al dolor puede parecer, por la referencia al otro, que estoy adoptando un punto de
vista moral, pero eso nunca se va a saber pues podría responder a una preocupación que tengo sobre
mi estado emocional y en lugar de hacerlo respecto a las emociones que se dan en mí durante un
atardecer frente al  sol lo refiero al  contemplar sufrimiento (animal).  También podría deberse al
interés de un estudio psicológico sobre las respuestas de ciertos individuos ante el dolor provocado
a otras especies animales, en cualquier caso el patrón en los tres enfoques, ya que puedo sustituir los
términos  bueno/malo por positivo/negativo de mi respuesta en esas situaciones, es que son mis
sensaciones-emociones  (no  representa  ningún  obstáculo  el  que  se  hable  emociones-sensaciones
morales o con carga moral en palabras de Rowlands) quienes responden a formas de interacción que
pueden generar dolor no solo prescindiendo de hacer referencia a moral animal no humana sino
también a cualquier enfoque moral que sugiera el término egoísmo, no porque la moral no sea algo
fundamental  para los  humanos cuya debilidad instintiva  le  supone estar  manteniendo de forma
permanente, interiorizado que se tiene, su decisión de preservar la vida, sino porque me permite
evitar   el  término  egoísmo  al  no  tener  claro   situaciones  como  las  planteadas  para  Teresa  la
macedonia y el perro chileno y, en consecuencia, tampoco adecuadas nociones como empatía más
allá de una definición (sin volver al  Tractatus de Wittgenstein y a la proposición 5.6, la vida y el
lenguaje cotidianos nos delatan cuando alguien nos dice “no puedes ni imaginar cómo me siento”,
reflexionamos y respondemos: es cierto). Si quisiera seguir en  línea ético-moral encontraría otro
problema dentro de la esfera del pensamiento moral (dije que volvería al tratamiento de Kant) y es
que, aun sabiendo que su intención es otra, cuando Kant plantea el Imperativo, y ya que, aunque sea
por partir de otros presupuestos, excluye cualquier deber moral del hombre para con seres que no
sean él mismo, le “tomo con la palabra” y me considero un modelo de virtud pues no he dejado de
pensar en mí mismo para plantear mi relación,  no solo ideal sino que no soporto otra,  con los
animales no humanos:  tengo el  deber  para conmigo mismo de plantearme un deber.  Claro que
conectando dos tipos de discurso distintos caigo en una falacia, pero como planteé arriba o Kant es
contradictorio  al  diferenciar  entre  deber  para con y deber  hacia,  pues  el  deber  para  con no lo
sustenta en la razón sino en una especie de emoción por favores recibidos, si es un caballo o perro
que no hemos usado no merece tal referencia, y esto es un deber, aunque indirecto, contagiado de
egoísmo en sentido moral  y  sin  querer  decirlo.  De no ser  de este  modo mi “egoísmo” estaría
justificado  en  la  propuesta  kantiana,  el  problema  es  que  yo  me  circunscribo  al  ámbito  de  la
sensación-emoción y aquí el formalismo kantiano no cabe, sin que por ello me entienda a mí mismo
como un ser amoral.
En este campo concreto de la interacción entre animales de distintos niveles evolutivos prescindir,
de momento,  de enfoques morales  en el  análisis  me permite  también obviar  el  problema de la
responsabilidad (deber) del agente moral, que fue una de las cuestiones que condujo a Rowlands a
buscar una tercera categoría entre agente y paciente moral. En tanto que no he hablado de deberes
tampoco me he visto forzado a tratar de derechos, y del mismo modo que no tengo reparos en
asumir el estatus de sujetos morales para algunos animales no humanos tampoco los tengo para
pensar en términos de derechos para todos ellos, pero de esto hay que hablar.
Para  hablar  de  derechos  comienzo  sin   ningún  rubor,  a  lo  mejor  porque  no  hago  mía   la
antroponegación, afirmando que sí siento satisfacción cuando mis acciones benefician a alguien en
algo  que  necesita  o  le  encanta  y  también  cuando  desde  estas  mis  acciones  surgen  estados
emocionales negativos en personas que me irritan; a su vez, cuando de mis comportamientos surge
malestar en  gente que me importa  no me siento placentero, si es respecto a individuos humanos
que me son “indiferentes”, que los hay, no me alegro pero no me importa y... contento, contento
tampoco me noto si he sido motivo de algo desagradable para ellos. En el caso de los no humanos
me entristece que alguno de ellos sea sacrificado cuando ha terminado con la vida de una persona,
no sé si es por estar inmerso en una cultura, aquí de manera necesaria no se entienda esta como algo
global y las razones sobran, donde parece que se ha llegado a ver que la pena de muerte no es
efectiva para lo que se decía que era casi que indispensable (efecto disuasorio), que tampoco es
racional pues si hacemos algo buscando “efectividad” y esta no se logra habrá que abandonar la



estrategia, y más irracional aun: si la pena se “justifica” en que la vida ajena es intocable ¿cómo
terminar con la vida del infractor?.
Toda  esta  declaración  (si  alguien  quiere  creerla  creíble  es)  tiene  por  objeto  mostrar  que  soy
consciente de las consecuencias de mis acciones en otros animales y ello porque he sido yo quien ha
elegido  ese  comportamiento,  lo  único  que  me  podría  impedir  la  elección  es  esa  emoción  tan
tremenda que es  el  miedo,  pero como toda emoción es  intransferible,  de ser  posible  intentaría
decidir si hago algo con expectativas de superarlo, si renuncio o si simplemente me obnubilo. Salvo
esta última circunstancia siempre estoy obligado a elegir algo, siempre necesito algo: vivir,  que
también es una acción intransferible.
Yendo un poco más allá también soy consciente de que esas decisiones que con carácter permanente
tomo para actuar (no importa el grado de consciencia, y por tanto que sean realmente decisiones,
pues las consecuencias que de aquí se deriven, de ser “extremas”, si me van a llevar a reflexionar
sobre ellas aunque solo sea, en algunos casos, para concluir que no tengo una razón clara respecto a
esa decisión) no solo afectan o pueden afectar a otros sino también a mí, y esto me permite eliminar
toda sombra de victimismo. Aquí sí pongo un ejemplo (desde el deseo de que no ocurra): alguien
provoca un incendio en el edificio en el que vivo, cuando me doy cuenta de ello, y si como decía no
soy  víctima  del  miedo  paralizante,  decido  si  intentar  hacer  algo  específico  para  escapar  del
incendio, no hacer nada en espera del desarrollo de los acontecimientos, no hacer nada ocurra lo que
ocurra o, para evitar el dolor lento que supone la muerte en la hoguera como, por ejemplo, la de
Giordano Bruno, o también para evitar la desesperación lenta que implica esperar a la perdida de la
consciencia por efecto del humo antes de que me abrasen las llamas, intentar buscar un modo rápido
de acabar con mi vida; me fijo y en cualquiera de los supuestos indeseables lo que al final ocurra ha
dependido de mi decisión tras la del pirómano, y de lo que no puedo prescindir es de esa toma de
decisiones.   
Había  hablado  de  dolor,  sufrimiento,  maltrato  como  medio  para  provocar  los  primeros  y  me
encuentro hablando de la vida como un estado emocional que se me presenta, cuando reflexiono un
poco, como una necesidad de la que no siempre soy consciente pero que siempre está ahí: sintiendo
y queriendo a la  vez (“elementos” no disociables),  aunque con distintos  grados de consciencia
respecto a ello.  Nos comentaba A. Damasio que desde los procesos homeostáticos de los seres
unicelulares hasta las indicaciones instintivas de los organismos más complejos está presente esa
tendencia (homeostática o instintiva) a gestionar los recursos que permiten la adaptación al entorno,
pero no es exactamente adaptarme lo que se da en mí de sentir y querer, y voy a suponer (habrá
tiempo de rechazar el supuesto si de él deriva, según la mentalidad clásica, alguna contradicción)
que algo similar puede ocurrir en otros animales próximos en la escala evolutiva. Lo “curioso” de
esto, de momento al menos en mí, es que si no quiero - nada - no es ni posible ni necesario elegir y,
a su vez, si no es ni posible ni necesario elegir tampoco quiero nada. Cuando no quiero nada es que
dejo también de querer tener sensaciones-emociones (a los animales más alejados de los humanos
esta situación les es imposible por los mecanismos homeostáticos o instintivos), ¿será entonces que
para estar viviendo tengo que estar muriendo para querer desde la carencia que se indica en cada
sensación-emoción?. Si esto es así se desprende que vivir-morir son un todo, que no es un capricho
mío (no entro a considerar ningún planteamiento cultural genérico al respecto) sino que así me ha
constituido la naturaleza, vuelvo al principio, que no soy un producto suyo, y mucho menos de
algún otro - nuestros progenitores actúan como lo hacen porque las células reproductoras son como
son - sino que formo parte de ella donde en un segundo momento todo lo que ocurra, vivir-morir,
depende de mí.
En algunas circunstancias poder gestionar la concreción de esas elecciones requiere la participación
de otros, que no es que los otros puedan decidir por mí, sino que yo decido que ellos me posibiliten
mi elección, así estoy haciéndome por naturaleza.
Suponía que algunos animales próximos a los humanos podrían casi sentir y querer del modo que
ocurre en mí, si es así podría ocurrir que también en alguna circunstancia específica cualquiera de
ellos requiriese de algún auxilio para materializar su sentir-”querer”. Los veterinarios informan a
sus  clientes  humanos  de  que  pequeños  mamíferos,  de  manera  instintiva,  tienden  a  reprimir



manifestaciones  de  dolor  y  debilidad  evitando  así  presentarse  como  presa  fácil  para  sus
depredadores, de ahí el especial cuidado que los humanos deban prestar a estos no humanos con
quienes conviven.
Vuelvo a hacer preguntas: ¿cómo me sentiría si queriendo hacer algo me encontrase imposibilitado
para ello y, lo que es peor, alguien que podría facilitármelo no lo hace?, ¿cómo me sentiría viendo a
un animal no humano sufriendo y yo no hacer nada por evitarlo (presentando vivir como sentir-
querer)?. A la segunda ya he respondido, atendiendo a mi sensibilidad (“egoística”).

Entorno, moralidad y normatividad
A todo esto que llevo formulando desde que dije que hay que hablar de derechos me he referido en
términos de naturaleza-sensibilidad sin grandes dificultades, pero ahora a eso que he descrito como
decidir-querer  (que es  mi naturaleza,  mi vida-muerte)  lo  voy a llamar,  sin necesidad de ello  y
aunque me complique por hacerlo, deber-derecho pues no puedo (deber) dejar de elegir (derecho).
Entrar  en  esta  terminología  requiere  tener  siempre  claro  de  si  nos  referimos,  como mínimo,  a
niveles  morales  o jurídicos  si  bien,  como no podría  ser  de otra  manera,  los  segundos intentan
basarse  en  sistemas  morales  pues  carece  de  sentido  legislar  con normas  que  no  tiendan  a  ser
“buenas “, término moral por excelencia que no recogen de modo explícito los sistemas jurídicos
que  lo  presuponen.  Se  “debe”  también  “diferenciar”  entre  cuestiones  de  hecho  (ej.:  tengo  un
software con el que me comunico) y cuestiones de derecho (ej.: ¿tengo derecho a disponer de este
software, tengo el deber de poner algo a cambio de la disposición de este sistema de comunicación
o  se  dan  ambas  circunstancias?).  Hace  cincuenta  años  ni  yo  ni  nadie  de  mi  entorno  nos
planteábamos  nada  similar  a  esto,  por  ello,  entre  otras  cuestiones,  los  sistemas  jurídicos  se
constituyen desde  la  emergencia  de  “realidades”  sobre  las  que se considera  bueno y necesario
legislar. Lo que sí ocurrió en la historia contemporánea (en el mundo clásico  no es aplicable este
esquema aunque haya cierta continuidad en occidente) fue que, con otro antecedente en el siglo
XVIII, el diez de diciembre de 1948 se vio la necesidad de proclamar, declarar, algo que ocurre en
cualquier grupo humano desde el origen de los individuos que los integran y es el hecho de que una
de las primeras cosas que hacen los niños es repetir, o intentar hacerlo,  las palabras que escuchan a
los adultos (de esto se sabe mucho en la escuela y también en casa por un “por si acaso”) que no es
más que la expresión desarrollada de lo que le permitió, o al menos facilitó, la supervivencia al
expresar,  comunicar,  con otro lenguaje más simbólico y emotivo sus necesidades,  algo que iba
saliendo de esa naturaleza con su posterior desarrollo y de lo que también sabe bastante la escuela
en los momentos en que no es posible conseguir el silencio del grupo, por eso la O.N.U., en la fecha
indicada, en el artículo uno de su Declaración de Derechos comienza reconociendo que, igual que
cualquier niño, nacemos (naturaleza) libres, consistiendo esta libertad en la necesidad (deber) de
decidir  (derecho),  decisiones  que  son  imposibles  sin  información  y  para  ello  la  exigencia  del
aprendizaje.  Con esto las Naciones Unidas no crean algo que está ahí,  y en esa línea tampoco
legislan  sobre ello,  sino que  proclaman lo  dado para  que así,  las  naciones  de  la  organización,
legislen en consecuencia sobre lo que hay, como cuando en la época digital se ve la necesidad de
legislar  sobre este  nuevo mundo que  requiere  ordenar  el  uso  mediante  derechos  y  deberes,  en
algunos  casos  sobrevenidos  pero  que  sobrevienen,  de  algo  que  está  en  la  naturaleza  de  los
individuos a los que se refieren.
Treinta años más tarde, el quince de octubre de 1978, la Liga Internacional de los Derechos de los
Animales  (https://www.filosofia.org/cod/c1977ani.htm.)  presentó,  en  la  sede  parisina  de  la
U.N.E.S.C.O., la Declaración Universal de los Derechos de los Animales acordada por las distintas
Ligas nacionales
Recuerdo que no tengo ninguna dificultad en asumir algún estatus moral de ciertos animales no
humanos  y  la  asunción  de  derechos  para  todos;  humanos  y  no  humanos  (la  conjunción  como
animales naturales), pero el título de la Proclamación me parece inadecuado y hasta (un término
moral aunque no me gusta) injusto por las consecuencias a que pueda dar lugar  e impreciso (el
tercer considerando del preámbulo es el único, y de modo indirecto, que pone a humanos y no

https://www.filosofia.org/cod/c1977ani.htm


humanos bajo la categoría de animales obviándolo en el resto),  pues hasta el momento presente
(salvo que se vuelva al fijismo  clásico - filosófico y religioso -) el origen de la vida es uno.
Esta declaración de Derechos comienza enumerando los artículos de manera que, en la medida de lo
“necesario y posible”, en cada uno de ellos se enuncia y describe cómo tiene (debe) que ser la vida
de los animales no humanos, pero sin referir el término derecho como tal (en los considerandos del
preámbulo  también  se  da  por  sabido el  término  derecho).  Presenté,  refiriéndome a  derechos  y
deberes, un caso de la distinción entre cuestiones de hecho y de derecho, pero puestos en estas
últimas  a  su  vez  es  necesario  intentar  precisar  entre  derechos  Básicos,  voy a  llamarlos  así,  y
Emergentes, si bien estos últimos también pueden hacer referencia a una ampliación de los Básicos,
o más bien a la forma en que modificándose las condiciones se manifiestan estos, y de ahí lo de
emergentes.  Con esto lo  que quiero plantear  es que pretendía hablar  en términos de deberes  y
derechos y hasta el momento poco he dicho salvo el planteamiento previo en que solo con fijarme
en la naturaleza de los sujetos de deber, derecho o de ambos “salía del paso”, el problema es que
ahora  al  entrar  en  básico/emergente  conviene  recurrir  a  otra  distinción  clásica  entre  derecho
natural/positivo.
Como de momento no me hace falta no voy a referirme a esta nueva “dicotomía”,  pero sí me
sorprende que en esta declaración se entre en el concepto de derecho sin más.
Desde aquí, y solo por mi obsesión por las preguntas, se me hace difícil entender la viabilidad del
artículo  primero  en  la  sabana  africana.  Creo  que  hay  que  decir  más  cosas.  Asimismo,  veo
incompatibles, o al menos insuficientes como se presentan, el 1 con el 9 y, a su vez, el 9 con el 5b,
pues el nueve atiende a fines económicos (no entro en la interpretación antropológica pero, como
ejemplo, la vaca y el cerdo pueden ser modelos de alimentación no animal; nuestra especie sabe
cómo hacerlo, el mercado es otra cuestión).
Como siempre optimismo a raudales: me quedo con la parte positiva que es, al igual que con la
Declaración Universal de los Derechos Humanos por la O.N.U., que esta proclamación de la Liga
ha inspirado diversos sistemas jurídicos en ámbitos locales sobre el tema.
Aunque las cámaras legislativas, donde estas existan, no sean una institución académica, sí que
debe darse debate para la fundamentación y configuración de tales normas, y a pesar también  de
que las leyes emanadas de los poderes legislativos intentan justificarse en preámbulos (en algunos
casos  se  intenta  aportar  algo  más  mediante  disposiciones  generales),  en  muchas  ocasiones  las
justificaciones pretendidas no se logran, lo que supone  un esfuerzo extra por parte de los cuerpos
judiciales  en  el  momento  no  solo  de  interpretar  la  ley  para  su  aplicación  sino  también  su
fundamentación. Estoy pasando del plano de la “moralidad (en mi descripción he tratado de hablar
de  sensación  y  naturaleza)”  al  jurídico  y  legislativo  en  cuanto  a  las  relaciones  entre  animales
humanos y no humanos y encuentro, en un ejemplo concreto de esa influencia de la proclamación
de la Liga, que se traslada esa ambigüedad en términos básicos en el momento de legislar. Presento
un caso: “La necesidad de garantizar el mantenimiento y la salvaguarda de los animales domésticos
en el ámbito de la Comunidad Autónoma de Canarias inspira la presente Ley, que pretende recoger
en un cuerpo legal único todos los principios de respeto, defensa y protección de los animales que
ya figuran en los tratados y convenios internacionales, en las legislaciones de los países socialmente
más avanzados y en la Declaración Universal de los Derechos del Animal, proclamada el 15 de
octubre de 1987. … También pretende esta Ley aumentar la sensibilidad colectiva de Canarias hacia
comportamientos más humanitarios y propios de una sociedad moderna en el trato a los animales
sentando  las  bases  para  una  educación  que  propicie  estos  objetivos.”  (
http://www.gobiernodecanarias.org/boc/1991/062/boc-1991-062-001.pdf p.1 (2642))13.
Esa ambigüedad a la que me refiero  es que leyendo  La necesidad de garantizar … no sé si esa
necesidad es hacia las normas a establecer, y de las que hacen gala los países socialmente más
desarrollados,  o  hacia  los  animales  sobre  todo  al  continuar  hacia  comportamientos  más
humanitarios  y  propios  de  una  sociedad  moderna…,  pues  queriendo  leer  bajo  esto  las
archiconocidas palabras de M. Gandhi  que vinculan el desarrollo moral de una sociedad al trato
hacia sus animales (ya he dicho al respecto y voy a otorgar buena intención a las palabras del autor)
no me queda claro si más humanitario significa progreso moral, después de ver la categoría sujeto

http://www.gobiernodecanarias.org/boc/1991/062/boc-1991-062-001.pdf


moral propuesta por Rowlands donde lo positivo que aporta a los animales no humanos no conlleva
progreso moral sino, en el mejor de los casos, progreso en el conocimiento, por ello, y sobre todo,
es clarificadora la idea que sobre  el progreso moral “actualiza” J. Mosterín (Mosterín, 1986: 293)
desde la interpretación que sobre la esclavitud hizo Aristóteles (Aristóteles,  Política: 1253b 4,3  )
planteado como algo casi irrealizable: “Pues si cada uno de los instrumentos pudiera cumplir por sí
mismo su cometido obedeciendo órdenes o anticipándose a ellas, si, como cuentan de las estatuas
de Dédalo o de los trípodes de Hefesto, de los que dice el poeta que entraban por sí solos en la
asamblea de los dioses, las lanzaderas tejieran solas y los plectros tocaran la cítara, los constructores
no necesitarían ayudantes ni los amos esclavos.”,  con esto el  esclavo ha sido sustituido por un
medio de producción más rentable, y el empleado (animal humano) industrial y postindustrial por
un consumidor digital. Si esto ha ocurrido con los animales humanos qué ha pasado y pasa con los
animales  no  humanos  (de  los  esclavos  aristotélicos  no  hablo)  que  ya  no  “trabajan”  (pese  a  la
existencia de una agricultura digitalizada - de eso saben bastante los rusos que robaron maquinaria
agrícola en Ucrania - pequeños agricultores siguen usando no humanos como si fueran trabajadores,
o productores de abonos orgánicos), igual que con la agricultura ocurre con la ganadería, y caso
concreto dentro de ella la ovina y caprina, las gallinas ponedoras cuando ya no ponen huevos, los
perros “de caza” que ya no cazan, los gatos, especialmente estos porque no es que hayan perdido
cualidades sino que ya no es necesario su  uso  en la protección de cosechas, … .
También “parece intención” al promulgar la ley que es más ser considerada sociedad moderna que
atención hacia los animales no humanos domésticos. ¿Por qué decir esto?, porque aparenta que si
no hubiera tratados y convenios internacionales al respecto, normativa en los países socialmente
más desarrollados y la  Declaración Universal  de los Derechos del  Animal  esta  ley local  no se
hubiese planteado.
Alguien podría indicar que respecto a esto último cabría argüirse, en tono con la exposición de
entender la interacción como una cuestión emotiva, que si esto es así y de ello salen beneficiados
los animales no humanos domésticos habría que aceptar de buen talante la norma, lo llamativo aquí
es que sería un caso similar a cuando me puse a “ayudar” a un accidentado en la calle delante de
espectadores,  con  el  inconveniente,  en  esta  hipotética  preocupación  en  mostrarse  como  una
sociedad  moderna,   de  que  si  cambian  las  circunstancias  [normalmente  suelen  ser  motivos
económicos pero pueden ser de otro tipo, o al menos de manera aparente distintos, pero que en el
fondo no son más que los diversos componentes de un mismo asunto -  ojalá no tuviera que decirlo
pero la xenofobia sigue existiendo y para esta el sufrimiento del extraño no existe, a su vez, si no se
da la emoción negativa en cuanto al dolor de un animal humano extraño (extranjero), más extraño y
por tanto más miedo que el provocado por otra especie poco parece existir: en estos tiempos de
pandemia  casi  nadie  desconoce  el  término zoonosis,  término “paralelo  al  de  homonosis”  entre
personas  en  épocas  imperiales  y  el  más  específico  spillback  de  humanos  a  otras  especies  (
https://www.agenciasinc.es/Noticias/Los-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-
salvajes-mas-de-lo-que-se-creia  -). La cura a estas transferencias inter e intra especie es la misma:
el  conocimiento  pero,  una  vez  que  este  pueda  llegar  a  ponerse  en  práctica  -  lo  que  significa
desarrollo del propio conocimiento -, vuelve a salir la cuestión económica]   los animales (todos
ellos) siguen siendo los mismos pero las leyes que podrían afectarles no.
Uno de esos convenios internacionales a que hace referencia la Ley Canaria puede ser el Convenio
Europeo sobre Protección de Animales de Compañía suscrito en Bruselas el 13 de noviembre de
1987 por estados miembros del Consejo de Europa y otros invitados a adherirse  y que, en buena
medida, supone la concreción de lo recogido en el artículo 13 del “Tratado de Roma”, del 25 de
marzo de 1957 (Versión consolidada del Tratado de Funcionamiento de la Unión Europea (boe.es) ),
que dice:
“Al  formular  y  aplicar  las  políticas  de  la  Unión  en  materia  de  agricultura,  pesca,  transporte,
mercado interior, investigación y desarrollo tecnológico y espacio, la Unión y los Estados miembros
tendrán plenamente en cuenta las exigencias en materia de bienestar de los animales como seres
sensibles, respetando al mismo tiempo las disposiciones legales o administrativas y las costumbres
de  los  Estados  miembros  relativas,  en  particular,  a  ritos  religiosos,  tradiciones  culturales  y

https://www.boe.es/doue/2010/083/Z00047-00199.pdf
https://www.agenciasinc.es/Noticias/Los-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-salvajes-mas-de-lo-que-se-creia
https://www.agenciasinc.es/Noticias/Los-humanos-han-contagiado-sus-virus-a-los-animales-salvajes-mas-de-lo-que-se-creia


patrimonio regional.”,  siendo significativa la conciencia clara de los países fundadores sobre la
naturaleza sensible de los animales no humanos, si bien aparecen en escala distinta a la de los
humanos al recoger la excepcionalidad  de aspectos religiosos, culturales y patrimoniales.
Esto último aparece corregido en el convenio del Consejo treinta años después ( Disposición 11637
del BOE núm. 245 de 2017 ) y además, entre otras cosas, intenta encontrar la precisión normativa
mediante la definición de términos básicos en el Capítulo I, dedicado a las Disposiciones Generales,
Artículo 1.
Pese a ello el tercer aspecto plasmado en el preámbulo plantea “Reconociendo que el hombre tiene
la obligación  moral de respetar a todas las criaturas vivas, y teniendo presentes las especiales
relaciones existentes entre el hombre y los animales de compañía;” de modo que mantiene así la
concepción de los  animales  no humanos,  por  la  indicación a  los  animales  de compañía,  como
pacientes morales dentro del conjunto de las criaturas vivas, pues aparece el hombre como el agente
moral (casi que excluido también de las criaturas vivas)  sin aportar  explicitación al porqué de la
obligación moral del hombre y  la especificación de respeto en cada, o todo, caso de las criaturas
vivas.
España se adhirió a este convenio con la firma del plenipotenciario el 9 de octubre de 2015, con las
reservas planteadas en julio de 2017, para su entrada en vigor el 1 de febrero de 2018.

Moralidad, normatividad y praxis
En  mayo  de  2022  un  grupo  integrado  por  miembros  del  C.S.I.C.  y  de  algunas  universidades
españolas  publicó  un  artículo   titulado  “Emerging  laws  must  not  protect  stray  cats  and  their
impacts” (Las leyes emergentes no deben proteger a los gatos callejeros y sus impactos) (Carrete et
al., 2022)  de análisis del  “Anteproyecto de Ley XX/2021, de XX de XXX, de protección, derechos
y bienestar de los animales (AP_LEY_ANIMALES.pdf (mdsocialesa2030.gob.es))”. Comienza este
discurso  asumiendo,  al  menos  parte,  del  estudio  publicado  en  2018  por  C.R.  Crimston  et  al.
(Crimston et al., 2018)  que diferencia entre humanos y animales, tras haber distinguido entre seres
humanos y no humanos y no parece que con estos últimos se haga referencia, por ejemplo, a los
árboles de Alberto Caeiro  cuando habla de metafísica,  por lo que,  de principio,  es separación
supone  “asumir” el especismo, cuando no el antroponegacionismo, para describir cuál ha sido la
expansión  de  la  moralidad  (círculos  morales)  hasta  incluir  a  animales  no  humanos,  lo  que  ha
conllevado la creación de leyes socio-jurídicas que contemplen, como mínimo, un nuevo tipo de
relación de los animales humanos hacia los no humanos, además de, si es posible, intentar plantear
alguna dimensión moral de estos nuevos miembros.
Este juicio de especismo no es gratuito ya que, entre otras cosas, en el estudio de referencia se lee
“Hoy en día, cientos de millones (de personas) creen que no es ético consumir productos de origen
animal,  una  práctica en la  que nuestra  especie  se  ha involucrado durante  milenios.  En todo el
mundo,  los  grupos  de  defensa  están  haciendo campaña  para  que  los  chimpancés  obtengan los
derechos humanos básicos (Greenwood, 2013) y han luchado con éxito para que los elementos del
entorno natural tengan los mismos derechos que otorgamos a las personas (ABC, 2017)” (Crimston
et al., 2018: 3); por lo que aunque este trabajo trate de dar cuenta de cómo ocurre la expansividad
moral, tomar para ello bases como estas para la descripción de la expansión, supone cuestiones tan
extrañas  como  asumir  que  los  derechos  humanos  básicos  son  los  que  se  reclaman  para  los
chimpancés,  y desde aquí  llegar  rápido a la  meta de que los derechos de las  personas  les  son
otorgados  (¿quién  será  el  dador  de  semejantes  privilegios?)  sin  ninguna  referencia  a  qué  sea
derecho, para cualquier tipo de animal.  Asimismo, una tradición no valida el mantenimiento de
ciertas  prácticas,  pues  entre  otras  cuestiones,  algunas  de  ellas  han  surgido  en  contextos  ya
inexistentes y contraproducentes si se dieran, como por ejemplo el canibalismo (si nos comemos a
los consumidores cómo va a expandirse nuestra empresa económica).    Y continúa: “Además, un
número creciente de personas cree que tiene la obligación ética inquebrantable de ofrecer la mitad
de su sustento para salvar la vida de completos extraños (Singer, 2015).” (Crimston et al., 2018: 3),
respecto a esto hablé algo arriba sobre xenofobia-extrañeza, pero hay otra cosita sobre los animales

https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf
https://www.boe.es/boe/dias/2017/10/11/pdfs/BOE-A-2017-11637.pdf
https://www.boe.es/boe/dias/2017/10/11/pdfs/BOE-A-2017-11637.pdf


humanos  que  es  el  final  del  capitalismo industrial  en  aras  del  digital  y  ante  esto:  ¿cómo nos
sentiremos compartiendo el empleo con un extraño?, ¿habrá equilibrio egoísmo/altuismo?… .
Por  otra  parte,  hace  suyo también  el  artículo  del  grupo español  lo  relacionado en cuanto  a  la
parcialidad de las leyes que se crean para abordar la realidad social que surge con el desarrollo del
conocimiento sobre las especies animales no humanas, así como la sensibilidad que esto genera y a
la  inversa:  esa  sensibilidad  surgida  demanda  cada  vez  mejor  conocimiento  de  las  especies  no
humanas, pues la sensibilidad va más allá de la descripción que proporciona la metodología del
conocimiento científico.
Es aquí donde entra como guía el estudio, con C. Klebl al frente, publicado en 2021 (Klebl et al,
2021) en la revista de psicología ambiental de título “Beauty of the Beast: Beauty as an important
dimension in the moral standing of animals” (La belleza de la bestia: la belleza como una dimensión
importante en el estatus moral de los animales).
Este  estudio se focaliza en encontrar  cuáles  son los  factores  presentes  en las decisiones de las
personas en el momento de determinar qué animales no humanos deben integrar la esfera de los
animales  morales,  desde  el  lugar  de  privilegio  de  los  humanos  -la  determinación-,  natural  si
queremos  pero  que  también  por  ahí,  lo  natural,  discurre  la  moralidad  de  los  otros,  de  los  no
humanos. Así se encuentran como características “clásicas” la de ser sensible, de modo concreto:
entender la capacidad de cualquiera de estos animales para sentir-soportar dolor (un asno soporta la
fusta mejor que un perro), la facilidad para el aprendizaje (que no el condicionamiento): capacidad
cognitiva (el ave que está en la casa de mi vecino no lo sé, pero al perro que está en casa no le falta
sino hablar), la tercera cualidad en la que “nos” fijamos es en la nocividad (de la que luego digo
algo más), nocividad en sentido “externo” y, últimamente”, también interno (“convivimos” con un
Pit bull terrier o con un Persa) y, a decir de estos estudios, la nueva característica respecto a las otras
tres pero no menos determinante: la belleza.
Si esto es así, y no hay por qué cuestionarlo, el criterio más general para decir de belleza es que esta
lo es  porque provoca una emoción placentera (interprétese lo  de placer)  a  la  que es  difícil,  si
posible,  escapar,  y la emoción, y tanto la emoción como la belleza,  están,  siempre han estado,
ligadas a la moral, si queremos: la estética a la ética. Como mínimo, desde Platón, nos ha llegado
que el bien sin belleza es imposible, de aquí que resulte curioso que los autores de estos estudios
pongan la “justificación” filosófica de la belleza como elemento de moralidad en la Estética de
Kant, por muy desinteresado que sea el placer estético, pues en esa misma página (Klebl et al.,
2021: 2) han referido la idea de Kant de excluir a los animales no humanos (no racionales) de la
moralidad.  Dicho  de  otra  manera:  es  imposible  conjugar  en  Kant,  aplicado  a  los  animales  no
humanos, estética y moral, belleza y bien si ello implica que lo bello sea bueno, que lo estético sea
ético; aquí ese elemento estético (animal no racional) sería objeto de gratitud por el placer generado
(como el caballo de tiro o el perro pastor), o bien la estética kantiana (Crítica del juicio) no es
aplicable a las consideraciones estéticas a que hacen referencia Klebl y otros.
Esa parcialidad, que recoge “Las leyes emergentes no deben proteger a los gatos callejeros y sus
impactos”, se presenta en las páginas de conclusiones de los estudios de Klebl (Klebl et al., 2021: 6-
7) entendido como algo negativo para el sostenimiento de la biodiversidad (actitud de preocupación
por la conservación  que parece ser, o debería de serlo, sentimiento universal en nuestra especie -
aunque sea por egoísmo - )  el hecho de que las especies no humanas puestas bajo el paraguas de la
moralidad  están  demasiado  sesgadas  hacia  lo  familiar  (conocido),  carismático  (atrayente),
vertebrado: lo humano.
Es cuestionable que solo se considere a un grupo de especies hablando desde la moralidad, salvo
que  sea  porque  el  resto  ya  ha  sido  estudiado  y  no  se  ha  encontrado  en  ellos  factores  para
caracterizarlos como seres morales en el  sentido de sujetos morales como los ha entendido M.
Rowlands pero, además  ya he planteado mi visión al respecto, voy a ver el lado positivo, por lo del
optimismo: partiendo de que la conciencia siempre es conciencia de otra cosa que sí misma, el
despertar de los humanos respecto a otras especies indica que aunque sin conciencia clara (de esa no
hay) asumimos el hecho de la evolución, deudándole nuestra vida al resto de especies, y más aún: es



cuestionable que la consideración moral desde los humanos para la interacción no se amplíe al
menos, y para “dejar de lado lo del egoísmo”, al conjunto de seres cerebrados (sintientes) .
Hablando de los determinantes que otorgan estatuto moral me pregunto ¿es nocivo el orangután que
se  enfrenta  a  las  excavadoras  para  proteger  su  entorno  https://www.youtube.com/watch?
v=4fI_n_tEnhs?, voy a responderme que los humanos llegamos después que los orangutanes.
Con este caso real quiero mostrar que al  hablar de la moralidad (bueno/malo,  nocivo/”neutro”)
como que olvidamos nuestros propios comportamientos y actitudes de esa naturaleza, pues parece
que  son  pocas  las  personas  que  permanecen  pasivas  mientras  destruyen  su  casa.  ¿Es  nociva
cualquier persona de vida licenciosa y disoluta o solo son nocivos los animales no humanos por lo
de la zoonosis?, ¿qué se quiere decir con nocividad como criterio de moralidad?. Me olvido de que
el gato que vive en mi entorno es nocivo como prescindo de indagar en la vida de mi vecino por si
acaso, eso sí: al ver al orangután enfrentándose a la excavadora, con lo distante que está el sudeste
asiático de los países europeos que han suscrito el Convenio de 1987, se me vino la imagen de mis
vecinos del edificio situado frente al que habito el día en que llegó la policía judicial junto a los
funcionarios del juzgado para ejecutar la orden de desahucio. Probablemente sea porque interiorizo
conductas próximas a la mía, y eso no es ningún sesgo como algo negativo, sino que para cualquier
pensamiento (conocimiento) requiero de uno previo, así luego reflexiono y me pregunto qué sería
de mí sin los orangutanes, se habría detenido ahí el proceso evolutivo.
Doy  otro  pasito  para  recordar  lo  dicho  sobre  el  metanivel  moral,  que  analiza  desde
emociones/motivaciones, cuando intenta hacer conscientes la motivaciones de nuestras conductas
buenas o malas para poner la referencia en la sofística griega y a partir de ahí resta poco que decir
sobre la posición del observador, de ello resulta que la ciencia tiene que tender a la intersubjetividad
para constituirse como el tipo de conocimiento que es, y esto no es ni bueno ni malo, ni parcial o
sesgado ni absoluto sino su propio modo de ser, que lo es, limitado. Un poquito más allá, con la
institucionalización científica que hunde sus raíces tras la primera revolución industrial, se cae en la
cuenta de que la actividad de los científicos tiene un coste que requiere por tanto de una inversión
económica (ya también planteé algo al tratar sobre el planeta como condición de vida), esto hace,
por  ejemplo,  que  las  enfermedades  raras  lo  sean  no tanto  por  su baja  frecuencia  como por  el
mercado.
En la calle los consumidores-inversores de ciencia  percibimos nuestra vida como propia de un
mundo según los  cánones  de  la  Mecánica  clásica de partículas,  y  por  mucho debate  que haya
respecto a su fundamentación, estamos esperando el uso y consumo de ordenadores cuánticos, y
tecnología similar, antes que después. Pese a los esfuerzos de los científicos seguimos viendo al sol
salir por el este y ponerse por el oeste.
Los dos artículos considerados como base inicial a la publicación de análisis del anteproyecto de ley
sobre bienestar animal de España (Crimston et al. y Klebl et al.) tienen en común que tratan de
aportar  herramientas  y  estrategias  para  que  el  conservacionismo  (los  conservacionistas)  de  la
biodiversidad  logre  recabar  apoyos  y  financiación  para  la  conservación,  y  dentro  de  esta  la
investigación pertinente, herramientas y estrategias que pasan por mostrar los factores presentes en
la decisión de las personas que han hecho posible esa expansión de los círculos morales, de modo
(voy  a  mostrarme  condescendiente  para  ser  coherente  con  lo  manifestado  en  el  ideal  de  la
conciencia de la especie humana sobre la biodiversidad y que, además, no quise tratar el caso de
Marc D. Hauser) que señalando aspectos quizá no relevantes, o contrapuestos, para “otorgar” esa
consideración moral se logre modificar la  conciencia social respecto a la moralidad de los animales
no humanos en aras a la conservación de la diversidad, y estando de acuerdo con esto, sobre todo
por las consecuencias negativas que pueda tener el manejo del concepto de moralidad sin un criterio
claro aplicado a eso animales no humanos, ese reivindicar (necesario) la biodiversidad siempre que
ello  no vaya en   detrimento de todo lo que se pueda aportar a los animales no humanos que,
morales o no, se encuentran tan próximos a nuestras vidas y naturaleza (y eso sí, tiene que regular la
interrelación),  no  los  de  los  comercios  y  restaurantes.  De  momento  no  digo  más  de  sesgos  o
parcialidades.

https://www.youtube.com/watch?v=4fI_n_tEnhs
https://www.youtube.com/watch?v=4fI_n_tEnhs


En las conclusiones de  “La belleza de la bestia: la belleza como una dimensión importante en el
estatus  moral  de  los  animales”  se  expresa  el  deseo  de  que  el  trabajo  contribuya  a  facilitar  la
conservación de la biodiversidad, algo que se daría si  se logra que las personas reconozcan un
estatus  moral  de  los  animales  no  humanos  (el  no  humanos  lo  pongo  yo)  independiente  a  los
intereses de los humanos, lo que dicho así parece que podría facilitar el ideal de la biodiversidad
compatible con la aplicación del conocimiento humano para respetar la naturaleza sintiente de los
animales no humanos cerebrados (en los otros homeostasis), pero también dicho de ese modo, sin
precisar  lo del estatus moral  independiente,  rompe con lo mostrado en cuanto a la  continuidad
evolutiva, y frente  a  la antroponegación, pues, por ejemplo, se muestra como un hecho cotidiano
que (aparte de los casos de laboratorio donde individuos de algunas especies animales no humanas
parecen haber logrado algún grado de verbalización en la comunicación con humanos - no comento,
solo cito el Proyecto Washoe por ser pionero en ciertos éxitos -) los humanos comunican entre ellos,
además  de  con  las  formas  verbales,  con  formas  no  verbales  y  lo  mismo  ocurre  en  la
intercomunicación  con  otros  animales  no  humanos14 siendo  ello  fruto  de  un  proceso  de
“aprehendizaje”  mutuo,  lo  ocurre  es  que  este  estudio  versó  sobre  criterios  para  otorgar  (otro
concepto de lo más problemático) estatus moral y no sobre moralidad, por lo que ese estatus moral
de los no humanos requiere clarificación (de intereses, egoísmo y altuismo algo he dicho).
Continúa el artículo de los investigadores españoles explicitando su tesis, que van a argumentar, de
que los instrumentos legales que admitan sesgos como los expuestos en el trabajo de Klebl et al.
pueden poner en peligro la conservación de la biodiversidad, y parece adecuado el carácter modal
de la expresión, como posibilidad, que podría constituir una hipótesis de trabajo.
Uno de esos instrumentos legales, para el caso español, es el ya citado “anteproyecto de ley de
bienestar animal” (abreviando) y que es lo que motiva el análisis del artículo “Las leyes emergentes
no  pueden  proteger  a  los  gatos  callejeros  y  sus  impactos”  y,  según  este  análisis,  no  deben
protegerlos  porque,  casi  ya  en las  conclusiones  aluden a  que,  el  mismo Ministerio  de  Asuntos
Sociales y Agenda 2030 que es el encargado de garantizar la biodiversidad otorga privilegios a un
grupo de una especie destructora de la biodiversidad, es ante esto que pregunto si el privilegio de
este grupo se encuentra en que el resto de fauna urbana, no humana, si está controlada y en muchos
casos  deseando  su  desaparición  porque “atentan”  directamente  (enfermedades  aparte)  contra  la
calidad de la vida humana en la ciudad. En el  peor de los casos si,  carentes de otra fuente de
alimentación, los gatos callejeros se nutren con el resto de la fauna (no lo justifico porque creo en la
alternativa de la monitorización de las colonias felinas) podría crearse la conciencia social de “qué
bien se vive aquí sin plagas”. Esta fantasía mía sería contraproducente.  
Comienza la argumentación que conduce a mostrar esta contradicción del Ministerio de Asuntos
Sociales y Agenda 2030 planteando que este anteproyecto de ley es contrario a varias normativas
europeas y locales que persiguen el objetivo de la conservación. Sabiendo que todo lo humano es
corregible-modificable solo voy a presentar algunos aspectos recogidos en el citado texto que se
encuentra en trámites de audiencia e información pública. Así, la exposición de motivos comienza
“En nuestro país se hace cada día más evidente la creciente sensibilización de la ciudadanía ante la
necesidad de garantizar la protección de los animales en general, y particularmente de los animales
que viven en el entorno humano, en tanto que seres dotados de sensibilidad cuyos derechos deben
protegerse, tal y como recoge el artículo 13 del Tratado de Funcionamiento de la Unión Europea.”
(AP_LEY_ANIMALES.pdf (mdsocialesa2030.gob.es  )    p.1).     
En lo primero que centro mi atención es que la ley surge, como debe de ser, ante una sensibilidad
social que, frente a lo anterior, requiere de legislación (de momento no apela a ninguna cuestión
ética sino de sensibilidad, no para que nos consideren de un modo u otro o cuestiones de índole
similar), legislar las interacciones entre seres sensibles, aunque lo sean en distinto grado: humanos y
no humanos.
Esto a su vez no aparece como una “excentricidad” de la sociedad española sino que es algo que se
viene  dando en esa comunidad más amplia  que es  Europa,  como mínimo desde el  Tratado de
Funcionamiento de la Unión Europea (“Tratado de Roma”), que se plasma de manera más concreta
en el Convenio Europeo sobre Protección de Animales de Compañía, firmado por España en 2015 y

https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf
https://www.mdsocialesa2030.gob.es/servicio-a-la-ciudadania/proyectos-normativos/documentos/AP_LEY_ANIMALES.pdf


entrando en vigor el uno de febrero de 2018, de manera que siguiendo esta normativa supranacional
el  anteproyecto  en  “estudio”  trata  de  dar  cuerpo  a  la  normatividad  prescrita  por  el  convenio;
documento-acuerdo que en el  desarrollo  de lo  planteado en el  artículo  13 del  Tratado referido
elimina las excepciones, propias del momento de su elaboración -1957-, contempladas en el uso-
trato de animales no humanos  según  la tradición cultural y religiosa locales. Así en esa exposición
de motivos el anteproyecto español matiza que el objetivo principal de esta ley no tanto garantizar
el bienestar animal (no humano) como el trato en nuestra interacción  respetando su dignidad en el
entorno de convivencia y así precisa “esta Ley recoge una serie de conceptos y términos que, si bien
se han reflejado en otro tipo de normativa relativa al bienestar animal, no se recogieron dentro del
mismo ámbito  que  esta  Ley  propone,  por  lo  que  cambia  su  definición.”,  y  desde  este  mismo
enfoque recoge la Resolución del Parlamento de Europa del 12 de febrero de 2020 que señala a
España como el principal origen y destino en la compraventa de animales de compañía, y une a esto
la resolución del mismo órgano europeo que vincula el tema del mercado con la estrategia de la
biodiversidad (apartado II de la exposición de motivos) Asimismo, la Resolución del Parlamento
Europeo de 9 de junio de 2021, sobre la “Estrategia de la Biodiversidad 2030”, insta a los Estados
Miembros  a  desarrollar  los  Listados  Positivos,  listas  blancas  de  especies  permitidas  para  la
importación, el mantenimiento, la cría y el comercio como animales de compañía sobre la base de
una evaluación científica, solicitando su desarrollo a la mayor brevedad posible. Además, también
en eta  última resolución del  Parlamento Europeo se insta  a  los países  miembros a  ampliar  los
recursos ecológicos y de biodiversidad, mediante zonas verdes en áreas urbanas y promoviendo la
interconectividad entre hábitats y creación de corredores verdes y a combatir el tráfico de especies
exóticas y silvestres.
Atendiendo  a  que  la   delimitación  del  ámbito  de  aplicación  de  este  anteproyecto  requiere  de
definiciones,  o  en  su  caso  también  de  redefiniciones  (aun  no  siendo  el  objetivo  específico  el
bienestar animal, recoge la definición dada por la Organización Mundial de Sanidad Animal), si es
de hacer notar que aquí nuevamente se presentan conceptos, en principio básicos, como son los de
derecho y dignidad animal (no humano), tomados de esas otras normativas que también se ha visto
que hacen un uso más que intuible (que sería insuficiente) borroso (deficiente), por cuanto es en
ellos que intenta apoyarse toda la declaración de principios y desarrollo posterior de la normativa
reguladora de la relación humanos no humanos, por eso planteaba yo al comienzo de la exposición
de  motivos  del  anteproyecto  que  se  iniciaba  sin  recurrir,  de  momento  y  de  forma  directa,  a
cuestiones éticas, pero “luego” usarlas sin más como fundamento, y teniendo la idea clara de la
necesidad de definiciones o redefiniciones, no parece del todo acertado ese proceder.    
En cualquier caso lo que no capto del todo es la crítica del grupo español cuando se refiere a que el
problema de esta normativa emergente en España  arranca al considerar a pocas especies, pues es
cierto que se centra en los animales de compañía (no valen amistades ni familiares, y tampoco es de
extrañar que esto ocurra, aparte de por errores de perspectiva, en una especie omnívora tendente a
carnívora - hay, o puede completarse si el capital así lo decide, conocimiento disponible para dieta
completa alternativa-), para lo que sí hay definición, ya que intenta aplicar el Convenio europeo al
respecto, acuerdo este que considerando las especificidades de cada Estado miembro permite la
flexibilidad en su aplicación a través de  una serie de declaraciones y reservas a la vez que su
artículo 22 permite la denuncia por cualquier parte al Convenio.
Dentro de esa flexibilidad para la puesta en práctica nacional del Acuerdo copio (los resaltados son
míos), para evitar cualquier posible error, el Capítulo III de este Convenio europeo:

CAPÍTULO III

Medidas complementarias respecto de los animales vagabundos
ARTÍCULO 12

Reducción del número de animales vagabundos
Cuando una de las Partes considere que el número de animales vagabundos
constituye  un  problema  para  ella,  adoptará  las  medidas  legales  y/o



administrativas necesarias para reducir su número por medios que no causen
dolores, sufrimientos ni angustias evitables.

a. Al aplicar esas medidas deberá exigirse que:

i.  si  han  de  capturarse  esos  animales,  ello  se  haga  con  los  menores
sufrimientos físicos y psíquicos posibles, habida cuenta de la naturaleza del
animal;

ii. si los animales capturados van a ser objeto de tenencia o sacrificio, ello se
haga de acuerdo con los principios establecidos en el presente Convenio.

b. Las Partes se comprometen a tratar de:

i.  llevar a cabo la identificación permanente de perros y gatos por medios
apropiados que sólo  provoquen dolores,  sufrimientos o  aflicciones ligeros o
pasajeros, como el tatuaje, acompañado por la inscripción del número en un
registro, junto con los nombres y direcciones de los propietarios;

ii.  reducir  la  reproducción no planificada de perros y gatos estimulando su
esterilización;

iii. alentar a quienes encuentren perros o gatos vagabundos a que lo pongan
en conocimiento de la autoridad competente.

ARTÍCULO 13

Excepciones sobre captura, tenencia y sacrificio
Las  excepciones  a  los  principios  establecidos  en  el  presente  Convenio  en
cuanto a la captura, tenencia y sacrificio de animales vagabundos sólo serán
admisibles  cuando  sean  inevitables en  el  marco  de  programas
gubernamentales  para  el  control  de  enfermedades.
(https://www.boe.es/diario_boe/txt.php?id=BOE-A-2017-11637 )

   
En esa legítima preocupación por la biodiversidad el grupo español, como recoge el título de su
artículo, se centra en los gatos callejeros en la medida en que dentro del proyecto de ley español se
presta  especial  atención al  cuidado de las comunidades  de estos  animales,  considerados por  su
naturaleza depredadora,  grave peligro para el  sostenimiento de la  biodiversidad.  Es cierto  que
hablar del Convenio Europeo sobre Protección de Animales de Compañía es ponernos en 1987,
pero  tampoco  lo  es  menos  que  lo  que  este  documento  significa  ha  llevado  un  seguimiento  y
desarrollo  como  muestra  esa  Resolución  del  Consejo  de  junio  de  2021.  También  debe  de
reconocerse que quizá el momento actual es crucial para el medio ambiente pero, con todo ello
presente, hay dos cuestiones a valorar:
a) Es real el hecho de la existencia en España de colonias de gatos callejeros cuyo número justifica
la especial atención que el anteproyecto les dedica, ante cualquier otra especie y que, pese a que el
Convenio en el  artículo uno de definiciones  habla de animal  vagabundo (1.5) y de animal de
compañía (1.1), si se atiende al origen de los gatos callejeros, casi se está forzado a admitir a estos
seres en la definición de animal de compañía (Se entenderá por animal de compañía todo aquel que
sea tenido o esté destinado a ser tenido por el hombre, en particular en su propia vivienda, para que
le sirva de esparcimiento y le haga compañía). El resaltado, que es mío, trata de referir al pasado del
gato, siguiendo el texto de J. Bradshaw En la mente de un gato (Bradshaw, 2019) , donde centra las

https://www.boe.es/diario_boe/txt.php?id=BOE-A-2017-11637


primeras relaciones a perdurar entre gatos y humanos en la “accidentalidad” de los primeros silos de
grano que proporcionaron un beneficio mutuo pero que, en la línea de lo apuntado por Mosterín
sobre evolución moral, ya podemos prescindir del gato para todo, lo que ocurre es que (Bradshaw,
2019: 137-169) este cazador necesitado de carne ahora  necesita de la domesticación, proceso para
el que tiene gran facilidad, y de ese modo termina su adaptación de animal salvaje a compañero del
humano.
b) En las mismas páginas de John Bradshaw llama mi atención, con una interpretación compatible
con el dato que él aporta, de que a comienzos de los años setenta del pasado siglo el Capitalismo
hizo posible la democratización de que haya un gato en casa mediante la producción industrial de
ese alimento específico (bajo coste, accesibilidad garantizada). Sea como sea sí que él presenta,
razonablemente,  este  hecho  como  factor  que  facilita  el  aumento  de  gatos  domésticos  y  la
consecuencia negativa que esto ha podido suponer como es el vagabundeo, pero ante esto i) aunque
sea un gato abandonado, o descendiente de ellos, sigue siendo un gato (domesticable) en el mismo
grado en que una persona indigente sigue siendo persona, salvo, eso sí y que quede bien claro, en
discursos que se alejan de la naturaleza social del animal humano (neotenia) y son incapaces de ver
que los problemas medioambientales son globales y, por tanto, su solución también lo es.
ii) Sin negar que las colonias de gatos puedan suponer un problema que a su vez adquiera diversas
dimensiones,  y aunque el  Convenio Europeo advierta  en el  preámbulo de los posibles peligros
inherentes  a  la  superpoblación  de  animales,  esta  situación  no  debería  entenderse,  desde  una
interpretación interesada, como justificación para plantear cualquier vía para solucionar, o prevenir,
el hipotético problema o problemas, de ahí que el Convenio de referencia precise esta circunstancia
en el ya presentado capítulo III. En otras palabras: el fin no justifica los medios, por ello deseo
seguir pensando que el legítimo derecho (humano, moral, jurídico, político, social, geoestratégico,
… del tipo que sea) de la Federación Rusa a garantizar su seguridad no justifica las acciones que
lleva a cabo en Ucrania y, por ende, en el mundo globalizado que forma nuestra época.
Continúa el artículo, centrado en este que es su tema, considerando, desde el posible contraste, dos
formas opuestas de evitar  ese desastre que supone la  existencia  de colonias de gatos callejeros
(quiero pensar que la existencia de un excesivo número de colonias): la primera la de la extinción,
apoyando la validez de esta manera de hacer en un estudio de 2004 de M. Nogales et al. (Nogales et
al.  2004:  312)  en  el  que  se  muestra  el  éxito,  relativo,  en  la  solución del  problema posible  al
erradicar las colonias callejeras en algunas de las pequeñas islas oceánicas en las que se ha puesto
de práctica.  Las formas en las que se ha intentado erradicar  estas agrupaciones no han sido la
adopción o la derivación a un refugio, pero sí mediante trampa, caza con perro, combinación de
ambas, envenenamiento, introducción de enfermedad viral (Nogales et al., 2004: 313). No voy a
cabo en criticar la parcialidad del éxito en la misma medida en que no cuestiono que gato que no
existe gato que no causa problemas.
Los números que muestra este estudio se han utilizado para contrastar con la alternativa al problema
de la biodiversidad que consiste  en el  control  de las poblaciones con el  método de la  captura,
esterilización y suelta. Así se presenta (a continuación reproduzco el original y una traducción por si
mi interpretación ha sido desacertada) que si el sistema de la extinción ha sido parcial el del control
(captura, esterilización y retorno) ha sido nulo o contrafinalístico: “ However, TNR only enables
population reduction when applied at high rates over long time-frames and in spatial contiguity, at
very high costs, and with compensatory effects that should be simultaneously managed (Gunther et
al., 2022). Such complex, frequently unaffordable management would result in TNR perpetuating
or even increasing the already high number of stray cats in cities and rural areas, thus maintaining
(in  the  short-term)  and  then  boosting  (over  longer  time  frames)  their  devastating  impacts  on
biodiversity.  Sin embargo, TNR solo permite la reducción de la población cuando aplicado a altas
tasas  durante  largos  períodos  temporales  y  en contigüidad espacial,  a  costos  muy altos,  y  con
efectos  compensatorios  que  deben  ser  manejados  simultáneamente  (Gunther  et  al.,  2022). Tal
complejo,  de  gestión  frecuentemente  inasequible,  daría  lugar  a  que  TNR perpetuara  o  incluso
aumentara el ya alto número de gatos callejeros en las ciudades y zonas rurales, manteniendo así (a

https://conbio.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/csp2.12706#csp212706-bib-0006


corto plazo)  y luego potenciando (en períodos de tiempo más largos) sus impactos devastadores
sobre la biodiversidad.”.
En este fragmento anterior del artículo que leemos podría parecer que se concluye lo mismo que
plantea el estudio de Gunther et al. de 2022, pero Gunther y su grupo hablan de dificultad no de
imposibilidad y esto ocurre, junto a otra cuestión que luego muestro, porque en la fase de estudio
entre los años 2012-2014 se observó la reducción de gatos callejeros en un 7% (Gunther et al, 2022:
5 - preprint -)
De esta contraposición entre métodos posibles concluye el artículo de Carrete et al., como propuesta
a la orientación que debe tener la emergente normativa legal sobre medio ambiente, que “Although
challenging, the medium-term objective of environmental laws should be the disappearance of feral
cats including cat colonies, which should be monitored through quantitative indicators related to the
number of  colonies  and cats.    Aunque desafiante,  el  objetivo  de mediano plazo de las  leyes
ambientales debería ser la desaparición de los gatos salvajes, incluidas las colonias de gatos, que
deben  ser  monitoreados  a  través  de  indicadores  cuantitativos  relacionados  con  el  número  de
colonias y gatos.”.
De entre los hechos en que se quiere apoyar la aportación de este grupo de investigación considero:
a) Cuando se plantea que el gato doméstico ha estado implicado en más de una cuarta parte de las
extinciones de “pequeña” fauna contemporánea no tengo datos para desmentirlo  y,  además,  los
gatos  son  cazadores,  pero  si  añado  sin  cuantificar  que  factores  también  responsables  de  esa
desaparición lo han sido, y siguen siendo (en ese sentido también depredadores), la agricultura y el
cemento. En conexión con esto
b) En el territorio insular con sus plantaciones turísticas y su agricultura intensiva, esta presión
depredadora parece ser más densa, pero por aquello de entender que los gatos como “mayores”
depredadores son a su vez especies invasoras, también, y sin número, hay que aceptar que en las
islas la mayoría de las grandes especies, si no todas, con el humano a la cabeza, son todas ellas
invasoras.
Como mostré, el artículo de Carrete et al. solo recoge parte del de Gunther et al., y entre esas cosas
que  no  recoge  también  se  encuentran  las  conclusiones  del  estudio  de  12  años  que  plantean
“Nuestros resultados indican que el control de la fertilidad se puede aplicar para controlar e incluso
disminuir el tamaño de las poblaciones abiertas de gatos que deambulan libremente. Sin embargo, la
mejora de los mecanismos de compensación y la afluencia de gatos inmigrantes podrían limitar este
efecto. Por lo tanto, concluimos que mantener una alta tasa de esterilización durante un período
prolongado y en contigüidad espacial es necesaria para reducir el tamaño de la población de gatos.
Recomendamos integrar este control con métodos complementarios como la regulación de recursos
vitales, la eutanasia de gatos enfermos y adopción.
Desde  una  visión  más  amplia,  nuestro  estudio  sugiere  que  el  éxito  de  TNR debe  ser  medido
considerando su contexto ambiental, objetivos y aceptación pública.
A su vez, los estudios de simulación pueden ayudar a evaluar tales consideraciones. Para permitir
una interpretación realista recomendamos incluir parámetros de posibles efectos compensatorios y
de la densidad dependiente de la inmigración en estos modelos.
En  particular,  pedimos  un  futuro  sólido  desde  la  evaluación  de  la  eficacia  de  los  enfoques
integrados.” (Gunther et al., 2022: 11 – Preprint -).
El rechazo a  captura,  esterilización y suelta parece que se presenta como inviable por el  coste
económico, con cargo público (pero no puede ser de otro modo sino como también  se da en la
educación pública y la sanidad pública, ambas esferas presentes en este asunto, salvo si se piensa en
una industria  para alimento canina),  pero,  por el  contrario,  parece viable,  y más acorde con el
“sentir” de la normativa Europea al respecto sobre la que se asienta el proyecto legislativo español,
si es bien ejecutado y complementado con las indicaciones que plantea el artículo de Gunther y al.,
y así lo recoge otro artículo, de O. Pérez (Pérez, 2022) sobre lo mismo que el del “grupo C.S.I.C.-
Universidad” pero en sentido contrario,  publicado el 26 de mayo de 2022,  del que no voy a decir
nada sino que solo lo presento “Por qué la ley que protegerá los gatos callejeros también ayudará a
proteger la biodiversidad”.



A modo de conclusión nada, cada persona sabe lo que lee.

NOTAS:
1. Por el sentido general que tiene este tratamiento circunscribo la noción de vida (en términos
clásicos)  a  lo  animal  y  lo  vegetal  o,  si  se  quiere,  a  parte  de  las  células  eucariotas,  con  las
excepciones necesarias para alguna consideración sobre las bacterias o, si parece más adecuado, a
parte de las procariotas.
2. Aquí elimino el “para” y me quedo con que han surgido y han permitido resolver los problemas
que plantea la lucha por la vida, pese a la indicación hecha por el autor en la página 17 de la obra
considerada.
3.También aquí prefiero hablar de estado mental frente a mente, pues si Damasio con mente se
refiere a aquello que integra a la consciencia, los sentimientos, el razonamiento, la percepción y la
imaginación cabe decir lo mismo desde estado.
4. La composición de la cita es mía.
5. Aquí acepto la interpretación humeana de que forma parte nuestra naturaleza psicológica, “para
andar por casa”, y pensando que en la evolución algo se mantiene entre las especies.
6.  https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8 parece  recomendable  ver  la  entrevista
completa pues muestra en “directo”, además de la exposición generalizada, una reflexión sobre su
obra hasta ese momento que incluye qué aspectos ha cambiado y cuáles mantiene.
7.https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-
investigaciones-y-sobre-certeza.pdf , p. 276 (137).
8. Nótese aquí que las preguntas las formulo como el humano que soy y, precisamente, el estudio
trata de buscar si esto es así en los cuervos.
9. Por ejemplo van der Vaart,  E., Verbrugge, R., & Hemelrijk, C. K. (2012). Corvid re-caching
without ‘theory of mind’: A model. PloS one, 7(3), e32904. van der Vaart, E., & Hemelrijk, C. K.
(2014). ‘Theory of mind’in animals: ways to make progress. Synthese, 191(3), 335-354.
10. Frans de Waal (de Waal, 2019b) aclara que las caricias de Mama hacia van Hooff en el cuello
son las mismas con las tranquilizaba a otros chimpancés cuando se encontraban inquietos.
11. Este hecho en su situación extrema llevaría a que el conocimiento así adquirido de científico no
tendría nada,  y de conocimiento estaría por ver.  El conocimiento particular ni  es conocimiento,
salvo  para  el  solipsista,  ni  mucho  menos  científico  y  a  esa  situación  solipsista  llevaría  la
Neurociencia según describe la autora; lo entiendo, por tanto, solo como una llamada de atención,
ojalá sea así, de Herculano-Houzel a algunos de sus colegas).
12. Conferencia pronunciada el 2 de junio de 2011, durante la 17ª Semana de Ética y Filosofía
Política, desarrollada en la Facultad de Filosofía y Ciencias de la Educación de la Universidad del
País Vasco.
13. Precisar que la Declaración de la Liga se presentó en la sede parisina de la U.N.E.S.C.O. el 15
de octubre de 1978 y el 13 de noviembre de 1987 se firmó en Estrasburgo el Convenio Europeo
Sobre Protección de Animales de Compañía.
14. Aunque nos empeñemos en hablar como si los otros manejasen el DRAE -Toby, ven que vamos
de  paseo  a  la  montaña  por  el  camino  largo-.  También  nos  implicamos  tanto  en  el  contexto
comunicativo que procedemos a la inversa; comunicar como miembros de la especie del receptor,
así de Waal (De Waal, 2019b) justifica los sonidos emitidos por van Hoff en su última visita a
Mama: “los primatólogos tendemos a imitar los sonidos …”.

REFERENCIAS:

Aristóteles. Ética a Nicómacos, 1103a 15-20.
Aristóteles. Física, 192b10-25.
Aristóteles. Metafísica, 1306a10-2.
Aristóteles. Política, 1253b 4,3.

https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-investigaciones-y-sobre-certeza.pdf
https://lenguajeyconocimiento.files.wordpress.com/2014/04/wittgenstein-gredos-tractatus-investigaciones-y-sobre-certeza.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8


Bradshaw, J. (2019). En la mente de un gato. Barcelona:  RBA Libros S.A.
Pugnar,  T.,  (2007).  “An  integrative  aproche  to  the  saudí  of  ‘theory-of-mind'-lique  habilitéis  in
raves”. Japonesa Jornal of Animal Psicología, 57(1), 1527.
Carrete, M., Clavero, M., Arrondo, E,. et al. (2022). “Emerging laws must not protect stray cats and 
Crimston, C., Hornsey, M., Bain, P., et al. (2018). 
https://www.researchgate.net/publication/322984957_Toward_a_Psychology_of_Moral_Expansive
ness/link/5a7bb4270f7e9b55f65ab9e8/download their impacts”. 
https://doi.org/10.1111/csp2.12706 .
Damasio, A. (2021). Sentir y saber. El camino de la consciencia. Barcelona: Ediciones Destino. (e-
book) https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26_115.
de Waal, F. (2019a). El último abrazo. Las emociones de los animales y lo que nos cuentan de
nosotros. Barcelona: Tusquets editores, S.A.
de Waal, F. (2019b). (Entrevista)  https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8 .
Kant, I. (2003): Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Biblioteca Virtual Universal.
https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf .
Kant, I. (2008): La metafísica de las costumbres. Madrid: Editorial Tecnos.
Klebl, C., Luo, Y., Tan, N., et al. (2021).” Beauty of the Beast: Beauty as an important, in the moral
standing of animals”. Journal of Environmental Psychology, 75, 101624.
Gunther,  I.,  Hawlena,  H.,  Azriel,  L.,  et  al.  (2022).  “Reduction  of  free-roaming  cat  population
requires  high-intensity  neutering  in  spatial  contiguity  to  mitigate  compensatory  effects”.
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf .
Herculano-Houzel, S. (2020).  “Birds do have a brain  cortex−and think”.  Science 369 (6511),
1567-1568.  https://doi.org/10.1126/science.abe0536
Mosterín, J. (1986). Historia de la filosofía. 4 Aristóteles. Madrid: Alianza Editorial, S.A.
Nieder, A. Wagener, L. & Rinnert, P.  (2020). “A neural correlate of sensory consciousness in a 
corvid bird”. Science 369 (6511), 1626-1629. doi: 10.1126/science.abb1447
Nogales, M., Martin, A., Tershy, B., et al. (2004). “A review of feral cat eradication on islands”.
Conservation Biology, 18, 310–319.
Pérez, O. (2022). https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf .
Plotnik,  J.M.,  de  Waal,  F.  &  Reiss,  D.   (2006).  “Self-recognition  in  an  Asian  elephant”.
Proceedings  of  the  National  Academy  of  Sciences,  103  (45):  17053-17057.  Doi:
https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103
Premack, D. y Woodruff, G., (1978). “Does the chimpanzee have a theory of mind?”.  Behavioral
and brain sciences, 1(04), 515-526).
Rowlands, M. (2012). “¿Pueden los animales ser morales?”. Dilemata, año 4, n.º 9, 1-32. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372.
Sol, D., Olkowicz, S., Sayol, F. et al.. ” Neuron numbers link innovativeness with both absolute and
relative brain size in birds”. Nat Ecol Evol (2022). https://doi.org/10.1038/s41559-022-01815-x.
Stacho,  M.,  Herold,  Ch.,  Rook,  N. et  al.  (2020).   “A cortex-like canonical  circuit  in  the avian
forebrain”.  Science 369 (6511). doi: 10.1126/science.abc5534 .
Taylor, A.H., Miller, R. y Gray, R.D. (2012). “New Caledonian crows reason about hidden causal
agents”. Proceedings of the National Academy of Sciences, 109 (40): 16389-1639.  Doi:
https://doi.org/10.1073/pnas.1208724109  .  
Taylor, A. H., Medina, F. S., Holzhaider, J. C., et al. (2010). “An investigation into the cognition
behind spontaneous string pulling in New Caledonian crows”. PloSone, 5 (2)   e9345.
Taylor, A. H. (2014).” Corvid cognition”. Wiley Interdisciplinary Reviews: Cognitive Science, 5(3),
361-372.  
van der Vaart, E., Verbrugge, R., & Hemelrijk, C. K. (2012).” Corvid re-caching without ‘theory of
mind’: A model”. PloS one, 7(3), e32904.
van  der  Vaart,  E.,  &  Hemelrijk,  C.  K.  (2014).  ”‘Theory  of  mind’in  animals:  ways  to  make
progress”. Synthese, 191(3), 335-354.

https://doi.org/10.1073/pnas.1208724109
https://doi.org/10.1126/science.abc5534
https://doi.org/10.1038/s41559-022-01815-x
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3926372
https://doi.org/10.1073/pnas.0608062103
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf
doi:%2010.1126/science.abb1447
https://doi.org/10.1126/science.abe0536
https://www.biorxiv.org/content/10.1101/2021.12.02.470990v2.full.pdf
https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=f8o1RBGO7Y8
https://play.google.com/books/reader?id=sQ6EAAAQBAJ&pg=GBS.PT1.w.2.3.26_115
https://doi.org/10.1111/csp2.12706
https://www.researchgate.net/publication/322984957_Toward_a_Psychology_of_Moral_Expansiveness/link/5a7bb4270f7e9b55f65ab9e8/download
https://www.researchgate.net/publication/322984957_Toward_a_Psychology_of_Moral_Expansiveness/link/5a7bb4270f7e9b55f65ab9e8/download

	CAPÍTULO III
	Medidas complementarias respecto de los animales vagabundos
	ARTÍCULO 12
	Reducción del número de animales vagabundos
	ARTÍCULO 13
	Excepciones sobre captura, tenencia y sacrificio
	Kant, I. (2003): Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Biblioteca Virtual Universal. https://biblioteca.org.ar/libros/89648.pdf .
	Stacho, M., Herold, Ch., Rook, N. et al. (2020). “A cortex-like canonical circuit in the avian forebrain”. Science 369 (6511). doi: 10.1126/science.abc5534 .

